

# إعداد أ.د.م. ناصر محمد السيد إسماعيل

الأستاذ المساعد بقسم الأديان والمذاهب

بكلية الدعوة الإسلامية بالقاهرة – جامعة الأزهر

# ملامح نبوة الخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ - بين سفر التكوين والقرآن الكريم ناصر محمد السيد إسماعيل

يَعِهُ الْأَزْهِرَ

قسم الأديان والمذاهب - كلية الدعوة الإسلامية- جامعة الأزهر، القاهرة، جمهورية مصر العربية.

البريد الإلكتروني: nasermohamed0213@azhar.edu.eg

#### ملخص البحث:

يتناول هذا البحث استقراء ملامح الشخصية الرسولية للخليل -عَلَيهِالسَّلَامُ - بين سفر التكوين والقرآن الكريم، فبينما تكاد تغيب شخصية الرسول، وشخصية الداعية في سفر التكوين كرجل طواف في الداعية في سفر التكوين كرجل طواف في الأرض يجمع المال من كل مكان، وقد يُعرض عرضه ونفسه للمهالك من أجل ذلك، وتكاد تختفي المواقف الدعوية التي يجب أن تبرز في شخصية النبي والرسول، في مقابل هذا، نقف على معالم الرسولية للخليل -عَلَيْهِالسَّلَامُ - في القرآن الكريم والسنة المطهرة تماما على الذي هو أحسن، ويظهر في شخصيته -عَلَيْهِالسَّلَامُ - ما خصه الله تعالى به وخص به أنبيائه - من خُلُق كريم، وما أجرى على أيديهم من معجزات، وما جاؤوا به من مضمون الدعوة إلى الله تعالى، والمشتملة على العقيدة والشريعة، واضطلاعهم بمهمة الدعوة إلى الله تعالى على أتم وجه.

الكلمات المفتاحية: ملامح، نبوة، الخليل، سفر، التكوس.



# Features of the Messengership of Hebron (Al-Khalil) between Genesis and the Holy Qur'an

Nasser Mohamed El Sayed Ismail

-Department of Religions and Doctrines, Faculty of Islamic Call in Cairo, Arab Republic of Egypt

E-mail: nasermohamed0213@azhar.edu.eg

#### Abstract:

This research deals with the induction of the features of the apostolic personality of Hebron (Al-Khalil) between the Book of Genesis and the Holy Qur'an, while the personality of the Messenger and the preacher's personality are almost absent in the Book of Genesis and Hebron (Al-Khalil) appears in the Book of Genesis as a man roaming the earth collecting money from everywhere, and may expose his honour and himself to perils for the sake of that and the advocacy situations that must emerge in the personality of the Prophet and the Messenger almost disappear, on contrary, we come to know the features of the Messengership of Hebron (Al-Khalil) in the Holy Qur'an and the purified Sunnah (the prophet's deeds) completely on the one who is better and it appears in his personality what God Almighty singled out for him - and He singled out his prophets with him. Of noble morality and the miracles that were performed at their hands and what they brought from the content of the call to God Almighty, that including the belief and Sharia (Islamic law) and their undertaking the mission of calling to God Almighty in the most complete manner.

Key words: features, prophecy, Hebron, Genesis.





# بسم الله الرحمن الرحيم

يَعِهُ الْأَزْهِرَ

#### مقدِّمــــة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

كشف القرآن الكريم عن تحريف أهل الكتاب كُتبَهم المقدسة، (يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ) (٢)، وذلك "بالتغيير، والتبديل، عن مَّوَاضِعِهِ) (٢)، وذلك "بالتغيير، والتبديل، وسوء التأويل"(٣)، وإبطال "العمل بكلام ثابت في التوراة"(٤) "حين حرفوا الرجم فجعلوه جلدا"(١)، ومنع جدالهم إلا بالتي هي أحسن، (وَلا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا اللَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ) (١)، وهذا يفتح بابا من أبواب البحث، لكشف هذا التحريف، وبيان أشكاله، وآثاره السلبية على الأفراد والمجتمعات، لإنصاف وحي الله تعالى، وتطهيره من تجني الأيدي البشرية الآثمة، في ضوء كلمة الله الأخيرة للبشرية،

(١) سورة النساء: ٤٦.

(٢) سورة المائدة: ٤١.

(٣) النكت والعيون، الماوردي، علي بن محمد بن محمد ٢١/٢، تحقيق: السيد عبد المقصود، دط، دار الكتب العلمية: بيروت، دت.

(٤) التحرير والتنوير (تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد)، محمد الطاهر بن محمد بن الطاهر بن عاشور، ٢٠٠/٦، دط، الدار التونسية: تونس، ١٩٨٤م.

(٥) عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ -رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُ- أَنَّ الْيُهُودَ جَاءُوا إِلَى رَسُولِ اللهِ -صَلَّلِلَهُ عَلَيْهِوسَلَمَ- فَذَكَرُوا لَهُ أَنَّ رَجُلًا مِنْهُمْ وَامْرَأَةً زَنَيَا فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللهِ -صَلَّلَاهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ-: مَا تَجِدُونَ فِي التَّوْرَاةِ فِي شَأْنِ الرَّجْمِ؟ فَقَالُوا: نَفْضَحُهُمْ وَيُجْلَدُونَ، فَقَالَ عَبْدُ اللهِ بْنُ سَلَامٍ: كَذَبْتُمْ، إِنَّ فِيهَا الرَّجْمَ، فَأَتُوا بِالتَّوْرَاةِ فَقَالُوا: نَفْضَحُهُمْ وَيُجْلَدُونَ، فَقَالَ عَبْدُ اللهِ بْنُ سَلَامٍ: فَقَالُ اللهِ بْنُ سَلَامٍ: فَقَالَ لَهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ سَلَامٍ: فَنَشَرُوهَا، فَوَضَعَ أَحَدُهُمْ يَدَهُ عَلَى آيَةِ الرَّجْمِ، فَقَرَأَ مَا قَبْلَهَا وَمَا بَعْدَهَا، فَقَالَ لَهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ سَلَامٍ: وَنُوعَا يَدَهُ فَإِذَا فِيهَا آيَةُ الرَّجْمِ، فَقَالُوا: صَدَقَ يَا مُحَمَّدُ، فِيهَا آيَةُ الرَّجْمِ، فَأَلُوا: صَديح اللهِ -صَلَّاللهُ عَلَى الْمُرَاقِ يَقِهَا الْحِجَارَةَ. صحيح اللهِ -صَلَّاللهُ عَلَى الْمُزَاقِ يَقِهَا الْحِجَارَةَ. صحيح البخاري، كتاب المناقب، باب: يعرفونه كما يعرفون أبناءهم، حديث رقم ٣٦٣٥.

(٦) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، الطبري، محمد بن جرير بن يزيد، ٤٢١/٨، تحقيق: عبد الله التركي، ط١، دار هجر: القاهرة، ٢٠٠١هـ، ٢٠٠١م.

(٧) سورة العنكبوت: ٤٦.



الباقية على أصولها كما نزلت من عند الله تعالى، والأصل في هذا المعنى قوله تعالى: (وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ) (()، أي: يورُنْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ) (()، أي: يصدق الحق الباقي فيها، "ومبينا لما وقع فيها من التحريف والتأويل والتبديل"().

والمتأمل في هذا الإطار البحثي، يقف على قواعد يستطيع من خلالها أن يفرق بين ما هو رباني، وما هو إنساني، فإن وحي الله تعالى يتنزه عن العنصرية والتعصب لأحد من خلق الله، وإنما يقرر المبادئ والأفكار، وبها يقضي، وعليها يُفاصل، فكل طرح يتعصب لجنس أو لون؛ فهو من أهواء البشر وزيغهم.

ويتنزه وحي الله تعالى كذلك عن مصادمة الفطرة الإنسانية؛ فكل تشريع يصادم الفطرة، أو يفسدها، فليس من دين الله في شيء، (فِطْرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيُهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ) (أ) ، (أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ) (أ)

وكل ما لا طاقة للبشر به من التصورات والأعمال، فليست من دين الله تعالى، إذ لا يكلف الله نفسا إلا وسعها، وإلا ما آتاها، (لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا) (أ)، (لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا) (أ)، (لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا آتَاهَا) (٦).

وكُلّ تقديس مسرف في حق أشخاص أو جماعات فهو خارج عن قانون الله، وليس من وحيه في شيء، (قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيًّ) (٧).

وفي هذا الصدد، وفي ضوء ما تقدم يستعين الباحث ربه في عقد مقارنة بين ملامح نبوة سيدنا إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَامُ- خليل الله في سفر التكوين ونظيرتها في القرآن

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: ٤٨.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، إسماعيل بن عمر بن كثير، ٢٦٨/٤، تحقيق: سامي سلامة، ط٢، دار طيبة: السعودية، ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م.

<sup>(</sup>٣) سورة الروم: ٣٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الملك: ١٤.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٦) سورة الطلاق: ٧.

<sup>(</sup>٧) سورة الكهف: ١١٠.



الكريم وسنة النبي -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-؛ رجاء في إبراز صورة من صور أصالة القرآن الكريم وهيمنته على الكتب المحرفة في قصص الأنبياء، وفي مضامين الدعوة الإسلامية، ومناهجها ووسائلها وأساليها.

#### أهمية الموضوع:

يكتسب البحث أهميته من شرف ما يتعلق به، وهو هنا التوراة والقرآن، فأما التوراة فوحي الله تعالى الذي أنزله هدى ونورا، نفيا للتهمة عنها بسبب ما أصابها من تحريف، وتصديقا للحق الباقي فيها، وأما القرآن، فنصرة لكتاب الله الذي تكفل بحفظه، وأبقاه نورا وهدى، وتجلية للصورة الحقة لخليل الرحمن سيدنا إبراهيم عَلَيهِ السَّكَمُ -، وإبرازَ ملامحِ رسوليته، وشخصيته الدعوية الكاملة، وقد اكتفيت في العنوان بذكر القرآن الكريم - والسنة النبوية المطهرة منه، وتبع له، وتزيد عليه - إيثارا للاختصار في العنوان.

#### الدراسات السابقة:

لم أقف على بحث على أو رسالة علمية تتناول ملامح نبوة الخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ- وشخصيته الدعوية مقارنة بين سفر التكوين والقرآن الكريم والسنة النبوية، وإنما وقفت على أعمال علمية تتماس مع موضوع البحث في بعض النقاط وتفارقه في أخرى، ومن الدراسات التي وقفت عليها:

- ١- دراسة بعنوان: "شخصية إبراهيم -عَلَيْوالسَّكَرُمُ- قراءة في المصادر الهودية والدراسات الحديثة، للباحثة/ كريمة نور عيساوي. وهي دراسة من سبع صفحات، منشور في مجلة الإصلاح، سنة ٢٠٠٨م، وقد مست جانب التناقض في شخصية الخليل -عَلَيْوالسَّكَرُمُ- مسا خفيفا من خلال تعريضه زوجته مرتين للفتنة، ولكنها لم تتعرض لعرض وجهة النظر القرآنية والنبوية المصدقة من جانب، والمهيمنة من جانب آخر.
- ٢- دراسة بعنوان: "من خصائص ملة إبراهيم"، للباحث/ حسن آيت علجت، وهي
   دراسة من ثماني صفحات، تناولت آيات القرآن الكريم الواردة في شأن الخليل -



عَلَيْهِ السَّلَامُ -، لا سيما ما يخص جانبي التوحيد والمناظرة، وعلقت علها تعليقا مختصرا.

٣- ملة إبراهيم -عَلَيْهِ السَّرَمُ- بين اليهودية والإسلام، دراسة مقارنة في أسفار العهد القديم والقرآن الكريم، رسالة ماجستير من جامعة أم درمان في السودان، للباحث/ عيسى حسين عبد السيد، ويتميز بحثي عن هذه الدراسة بتخصصه في تناول ملامح نبوته -عَلَيْهِ السَّلَمُ - مقارنة بنظائرها في سفر التكوين، وما ينفرد به سفر التكوين، وما ينفرد به القرآن الكريم والسنة النبوية في ذكر ملامح شخصيته ونبوته -عَلَيْهِ السَّلَمُ -.

#### تساؤلات الدراسة:

أهم تساؤلات الدراسة، ما يلي:

- ١- كيف كان ظهور الخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ- في أحداث سفر التكوين، والقرآن الكريم والسنة النبوية؟
- ٢- أثبت سفر التكوين وكذلك السنة النبوية المطهرة رحلة الخليل -عَلَيْءالسَّلَامُ- إلى مصر، فما الفرق بين القصتين، وما آثار هذا الفرق؟
- ٣- ما أهم ما انفرد به الخليل -عَلَيْ السَّلامُ في سفر التكوين، وما أهم ما انفرد به في
   القرآن الكريم والسنة النبوية؟
- ٤- ذُكرت قصة الذبيح في سفر التكوين والقرآن الكريم والسنة النبوية، فهل هناك فرق بين إيراد القصة في كُلّ؟

#### مشكلة البحث:

إبراز ملامح شخصية الخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ- من خلال المقارنة بين ملامحها في سفر التكوين وما يناظرها في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة.

#### منهج البحث:

استعنت -بعد الاستعانة بالله تعالى- في بحثي بمناهج البحث التالية:

1- المنهج الاستقرائي: وهو عند الإمام الغزالي "أن تتصفح جزئيات كثيرة داخلة تحت معنى كلي، حتى إذا وجدت حكما في تلك الجزئيات حكمت على ذلك الكلي به"(١)، ففي الاستقراء "يبدأ الباحث بملاحظة الجزئيات، ومن ثم يُصدر نتيجة عامة... وهو إما تام يحصر جميع الحالات الجزئية التي تقع في إطار ظاهرة أو فئة معينة... أو يكتفي بدراسة عينة بهدف الكشف عن القوانين التي تخضع لها جميع الحالات المتشابهة التي لم تدخل تحت الدراسة"(١).

كالعة الأزهر

وصورة هذا هنا أنني أتتبع النصوص المتصلة بالخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ-، والمنثورة في سفر التكوين، والقرآن العظيم، والسنة النبوة، للوصول منها إلى ملامح عامة لشخصية الخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ- النبوية والدعوية.

٢- المنهج المقارن: وهو "التمييز أو وصف الخصائص والصفات المشتركة أو المختلفة لشيئين، أو أكثر، أي: هي تقصي نقاط التشابه والاختلاف"(").

وتبرز في هذه الدراسة من خلال الإشارة إلى ما اتفق عليه كل من سفر التكوين والقرآن الكريم في إبراز النبوة والشخصية الدعوية للخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ -، وكذلك الفروق بينهما في ذلك.

٣- المنهج النقدي: واستخدمت هنا النقد الداخلي أو الباطن<sup>(٤)</sup>، "ويقصد به بيان ما قصده صاحب الوثيقة، ثم معرفة صدقه في الرواية"<sup>(٥)</sup>، وعرضها على معطيات

<sup>(</sup>۱) معيار العلم في فن المنطق، أبو حامد الغزالي، محمد بن محمد الغزالي الطوسي، ١٦٠، تحقيق: سليمان دنيا، دط، دار المعارف: القاهرة، ١٩٦١م.

<sup>(</sup>٢) البحث العلمي مناهجه وتقنياته، محمد زيان عمر، ص٤٠، ٤١، دط، مطبعة خالد حسن الطرابيشي: دمشق، ١٣٩٥، ١٣٩٥م.

<sup>(</sup>٣) مناهج البحث في العلوم السياسية، محمد محمود ربيع، ص٢٥٥، ط٢، مكتبة الفلاح: الكويت، كالمرب ١٤٠٧هـ، ١٩٨٧م.

<sup>(</sup>٤) أما النقد الخارجي بشقيه: نقد الاستعادة، بمعنى البحث في صحة الوثائق، ونقد المصدر، بمعنى صلة المصدر بالحدث، فلم أتعرض له هنا. ينظر: مناهج البحث العلمي، عبد الرحمن بدوي، ١٨٨، ١٩٤، ط٣، وكالة المطبوعات: الكوبت، ١٩٧٧م.

<sup>(</sup>٥) مناهج البحث العلمي، عبد الرحمن بدوي، ص٢٠٥.



الوثيقة نفسها المرتبطة بنفس الموضوع، وكذلك على موازين العقل وموازين الإنسانية الرشيدة، استئناسا.

#### خطة البحث:

جاء البحث في مقدمة، وسبعة مباحث، وبيانها كما يلي:

المبحث الأول: ظهور الخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ- وعهد الله له بين سفر التكوين والقرآن الكريم.

المبحث الثاني: نزول إبراهيم -عَلَيْءِ السَّلَامُ- أرض مصر بين سفر التكوين والسنة النبوية.

المبحث الثالث: أهم ما انفرد به سفر التكوين عن القرآن الكريم.

المبحث الرابع: وعد الله تعالى لأبرام بالذرية.

المبحث الخامس: نزول الله والملائكة عند إهلاك قرى قوم لوط -عَلَيْهِ ٱلسَّلَمُ-.

المبحث السادس: قصة الذبيح بين سفر التكوين والقرآن الكريم.

المبحث السابع: أهم ما انفردت به نبوة الخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ- في القرآن الكريم والسنة.

فأسأل الله تعالى أن يأخذ بيدي إليه أخذ الكرام عليه، وأن يعين على إتمام هذا العمل على الوجه الذي يكون به من صالحات الأعمال وخالصات الآثار، ووفقنا اللهم وأعنا، وسددنا، واهدنا إلى ما يرضيك.



# المبحث الأول ظهور الخليل -عَلَيْهِالسَّكَمُ-وعهد الله له بين سفر التكوين والقرآن الكريم

يختلف ظهور الخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ - في أحداث سفر التكوين عن نظيره في القرآن الكريم، ويظهر ذلك من خلال ما يلى:

# المطلب الأول ظهور الخليل -عَلَيْوالسَّلَمُ- في أحداث سفر التكوين والقرآن الكريم أولا: ظهور الخليل -عَلَيْوالسَّلَمُ- في أحداث سفر التكوين:

(١) أبرام: معناها: الأب الرفيع، أو الأب المُكرّم. ومعنى إبراهيم: أبو رهام، أي أبو جمهور. قاموس الكتاب المقدس، نخبة من الأساتذة، ص٩، ط١٠، دار الثقافة: القاهرة، ١٩٩٥م.

- (٢) كلمة "أُور" تعني: لهب. دائرة المعارف الكتابية، صموئيل حبيب وآخرون ٥٠٧/١، دط، دار الثقافة: القاهرة، دت. والحروف الثلاثة "أَور" في اللغة العربية تعني: الحر، والأُوار: حر الشمس، وحر التنور. مقاييس اللغة، ابن فارس، أحمد بن فارس، ١٥٥/١، تحقيق: عبد السلام هارون، دط، دار الفكر: بيروت، ١٣٩٩هـ، ١٩٧٩م. وأشار الدكتور المسيري إلى أن "أور" بمعنى موضع أو مدينة. موسوعة الهود والهودية والصهيونية، عبد الوهاب المسيري، ٢٤٤/١٠.
- (٣) نسبة إلى "كلدانيا منطقة من مناطق بلاد بابل القديمة، تقع حاليًا في جنوب شرق العراق، تمكّن الكلدانيّون من تطوير حضارة عظيمة في تلك البلاد، والكلدانيّون ساميّون، وكانوا يتكلمون عددًا من اللّغات القريبة من الآرامية. وقد هاجر الكلدانيون إلى بلاد بابل في الغرب فيما بين أوائل القرن الثاني عشر قبل الميلاد و٥٧٨ ق. م. حكم الملوك الكلدانيُّون بلاد بابل في أحقاب مختلفة، خلال القرن السابع قبل الميلاد. الموسوعة العربية العالمية، ١٧/٢٠، ط٢، مؤسسة أعمال الموسوعة: الرياض، ١٤١٩هـ، ١٩٩٩م.



إلى أرض كنعان (١) ولكنه مات في حاران (٢).

هذا الظهور الخافت، الخالي من معالم التميز، وقد يقول قائل: أوليس كلام الله إليه دليلا على تميزه؟ والحق أن الله في الكتاب المقدس يُكلم كل الناس، يكلم الملوك، كما كلم داود -عَلَيْهِ السَّلَمُ -، وهو عندهم ملك وليس نبيا، جاء في أخبار الأيام الأولى: "وَدَعَا سُلَيْمَانَ ابْنَهُ وَأَوْصَاهُ أَنْ يَبْنِيَ بَيْتًا لِلرَّبِ إِلهِ إِسْرَائِيلَ. وَقَالَ دَاوُدُ لِسُلَيْمَانَ: «يَا ابْنِي، قَدْ كَانَ فِي قَلْبِي أَنْ أَبْنِيَ بَيْتًا لاسْمِ الرَّبِ إِلهِ إِلهِي. ^فَكَانَ إِلَيَّ كَلاَمُ الرَّبِ قَائِلاً: قَدْ سَفَكْتَ دَمًا كَثِيرًا وَعَمِلْتَ حُرُوبًا عَظِيمَةً، فَلاَ تَبْنِي بَيْتًا لاسْمِي لأَنَّكَ سَفَكْتَ دِمَاءً كَثِيرَةً عَلَى الأَرْضِ أَمَامِي "(٢).

وكلم أبيمالك<sup>(٤)</sup> ملك فلسطين في الرؤيا<sup>(٥)</sup>، وكلم "جاد رائي<sup>(٢)</sup>، "فَكَلَّمَ الرَّبُّ جَادَ رَائِي دَاوُدَ وَقَالَ: اذْهَبْ وَكَلِّمْ دَاوُدَ قَائِلاً: هكذَا قَالَ الرَّبُّ: ثَلاَثَةً أَنَا عَارِضٌ عَلَيْكَ فَاخْتَرْ لِنِي دَاوُدَ وَقَالَ: اذْهَبْ وَكَلِّمْ دَاوُدَ قَائِلاً: هكذَا قَالَ الرَّبُّ: ثَلاَثَةً أَنَا عَارِضٌ عَلَيْكَ فَاخْتَرْ لِنِي دَاوُدَ وَقَالَ: اذْهَبُ وَكَلِّمْ دَاوُد قَائِلاً: هكذا قَالَ الرَّبُ لِإبراهيم؛ فالرب يُكلم الرب لإبراهيم؛ فالرب يُكلم الجميع في الكتاب المقدس، وهذه مسألة تستحق الدراسة والنظر.

<sup>(</sup>۱) الكنعانيون: قوم من العرب نزحوا إلى فلسطين من شبه الجزيرة العربية إثر الجفاف، حوالي سنة ٢٥٠٠ ق. م. الموسوعة العربية العالمية، ١٠٥/٢٠. وتدل النصوص المتفق علها عند الهود والنصارى والمسلمين أن الكنعانيين أسبق في المعيشة وحكم فلسطين من إبراهيم -عَلَيْهِٱلسَّكَمُّ-.

<sup>(</sup>٢) حاران: اسم ربما كان من أصل أكادي معناه طريق أو قافلة، وهي مدينة بين النهرين على نهر بليخ وهو فرع للفرات، وتقع على مسافة ٢٨٠ ميلا إلى الشمال الشرقي من دمشق. قاموس الكتاب المقدس، ص٢٨١. وسماها الحموي في معجمه "حران" معجم البلدان، الحموي، ياقوت بن عبد الله الرومي ٢٣٦/٢، ط٢، دار صادر: بيروت، ١٩٩٥م.

<sup>(</sup>٣) أخبار الأيام الأول ٢٢: ٦: ٨.

<sup>(</sup>٤) اسم عبري، ومعناه "أبو ملك" أو "الأب ملك" وقد ورد اسما لملك في فلسطين، عاش في عصر إبراهيم، وقد جاء إبراهيم إلى بلاده، ومعه سارة زوجته، ولكنه قال عنها إنها أخته. قاموس الكتاب المقدس، ص٢٣.

<sup>(</sup>٥) سفر التكوين: ٢٠: ١: ١٤.

<sup>(</sup>٦) جاد، رائي أو نبي، وهو صديق لداوود. قاموس الكتاب المقدس، ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٧) أخبار الأيام الأول: ٢١: ٩، ١٠.



كالعة الأزهر

### ثانيا: ظهور الخليل - عَلَيْهِ ألسَّلَامُ - في أحداث القرآن الكريم:

يظهر -عَيَيْوالسَّلَامُ- كما حكى القرآن الكريم (وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنًا وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلًى وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَنْ طَهِرًا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَّعِ السُّجُودِ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلُ هَذَا بَلَدًا آمِنًا وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الثَّمَرَاتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ قَالَ وَمَنْ كَفَرَ هَذَا بِالنَّارِ وَبِنُسَ الْمَصِيرُ) (١).

ويظهر هنا الاصطفاء والاجتباء الإلهي لإبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَامُ- نبيا ورسولا وإماما، ومن ناحية أخرى يضطلع بشرف خدمة الدين، والجهاد في سبيله، وتحمل أمانته، وتوريثه للذرية، فالدين أولا، والدين آخرا، له يحيا، وعليه يموت، وفي سبيله بَذْلُ الغالي والنفيس.

"لقد ابتلى الحقُّ خليله -عَلَيْهِ السَّلَامُ - بما فرض عليه وشرع له، فقام بشرط وجوبها، ووفّى بحكم مقتضاها، فأثنى عليه سبحانه بقوله: (وَإِبْراهِيمَ الَّذِي وَفَّ) أي لم يقصّر بوجه البتة. يقال حمّله أعباء النبوة، وطالبه بأحكام الخلّة، وأشدُّ بلاءٍ له كان قيامه بشرائط الخلة، والانفراد له بالتجافي عن كل واحد، وكل شيء، فقام بتصحيح ذلك متخليا عن جميع ما سواه، سرّا وعلنا"(٢).

ويظهر بوضوح تعظيم ملة إبراهيم، والدعوة إليها، والإزراء على مَن رغب عنها، قال تعالى: (وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ إِبْرَاهِيمَ إِلَّا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ١٢٤: ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) لطائف الإشارات، القشيري، عبد الكريم بن هوازن، ١٢٠/١، تحقيق: إبراهيم البسيوني، ط٣، الهيئة المصرية العامة للكتاب: القاهرة، دت.

وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ)(١١).

وفيه إشارة إلى الذين "ابتدعوا الهودية والنصرانية، وليست من الله، وتركوا ملة إبراهيم: الإسلام"(٢)، وقال تعالى: (مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِنْ كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ) (٢)، فهم ليسوا منه في الدين، وإن كانوا منه نسبا ودما.



(١) سورة البقرة: ١٣٠، ١٣١.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، الطبري، محمد بن جرير بن يزيد، ٥٧٩/٢.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران: ٦٧.



كالعة الأزهر

# وعد الله لإبراهيم -عَيْءِالسَّلامُ- بين سفر التكوين والقرآن الكريم

بعد أن انتقل أبرام من أور الكلدانيين إلى أرض كنعان، تَلَقّى عندئذ وعد الله القائل: "اذهب من أرضك ومن عشيرتك، ومن بيت أبيك إلى الأرض التي أريك؛ فأجعلك أمة عظيمة، وأباركك، وأعظم اسمك، وتكون بركة، وأبارك مباركيك، ولاعنك ألعنه، وتتبارك فيك جميع قبائل الأرض"(۱).

وجاء أيضا: "وظهر الرب لأبرام، وقال: لنسلك أُعطي هذه الأرض، فبني هناك مذبحا للرب الذي ظهر له"(٢).

"وكانت المذابح تستخدم في العبادة في كثير من الديانات، ولكن المذابح كانت لاشعب الله" أكثر من مجرد أماكن لتقديم الذبائح، فقد كانت رمزا إلى الشركة مع الله، وتخليدا لمقابلة معه، وكانت تُبنى من حجارة غير منحوتة وطين، وكانت تظل قائمة بضع سنوات تذكارا لحماية الله ووعوده"(٣).

فوعْدُ اللهِ -حسب التوراة- لمن ينتمي إلى أبرام نسبا، على أي حال كانوا، ولذلك صح عندهم أن يحصل "يعقوب" على بُكورية (٤) "عيسو" بالحيلة والخداع (٥).

وأما القرآن العظيم فإنه يُصحح هذا المفهوم، حيث يقول الله تعالى (قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِنْ ذُرَيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ)، فـ"عن أبي العالية،

<sup>(</sup>١) التكوين ١٢- ١: ٣.

<sup>(</sup>٢) سفر التكوين ١٢-٧.

<sup>(</sup>٣) التفسير التطبيقي للكتاب المقدس، بروس بارتون وآخرون ص٣٤، دط، شركة ماستر ميديا: المعادي مصر، دت.

<sup>(</sup>٤) البَكُورية: للبكورية عند الهود امتيازات، يمتاز بها البكر عن غيره من إخوته، منها نيابة البكر عن أبيه في البيت حين غيابه، ومنها اختصاصه بالبركة على شرط أن يكون مستحقا لها، وإلا فتُعطى لغيره، ومنها أنه يُعطى نصيبا واحدا زائدا عن إخوته، وأهمها وأعظمها اعتبار أن البكر كان مكرسا للرب... وبلقبون كل ما كان كبير الأهمية بـ "البكر" قاموس الكتاب المقدس، ص١٨٧.

<sup>(</sup>٥) سفر التكوين ٢٧- ١: ٣٦.



قال إبراهيم: يا رب (ومن ذريتي) يقول اجعل من ذريتي من يُؤتم به ويُقتدى به، يقول: ليس كل ذريتك يا إبراهيم على الحق"(١).

فبين سبحانه أن عهد النبوة والرسالة، وحفظ الدين وتبليغه لا يناله إلا من يملك مؤهلاته، وأنه لا يُنال بالنسب ورابطة الدم.

وظن الخليل -عَيَهُ السَّكَمُ - أن هذا الأمر ينسحب على الرزق الدنيوي فقال: (رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا آمِنًا وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الثَّمَرَاتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ قَالَ وَمَنْ كَفَرَ)؛ فاحتاط في طلبه، حيث طلب الرزق لمن آمن من ذريته بالله واليوم الآخر، فقال تعالى: "(وَمَنْ كَفَرَ) فإني أرزقُ البر والفاجر"(٢).

قال صاحب التحرير: "ولعله استشعر من رَدِّ اللهِ عليه عمومَ دعائِهِ السابق إذ قال: (وَمِنْ ذُرِّيَّتِي) فقال: (لَا يَنالُ عَهْدِي الظَّالِينَ)، أن غير المؤمنين ليسوا أهلا لإجراء رزق الله عليهم وقد أعقب الله دعوته بقوله: (وَمَنْ كَفَرَ فَأُمَتِّعُهُ قَلِيلًا)"(٣).

"قال ابن عباس -رَضَالِلَهُ عَنْهُا-: كان إبراهيم يحجرها على المؤمنين دون الناس، فأنزل الله: ومن كفر أيضا أرزقهم، كما أرزق المؤمنين، أأخلق خلقا لا أرزقهم؟!... ثم قرأ ابن عباس -رَضَالِللهُ عَنْهُا-: (كُلا نُمِدُ هَوُلاءِ وَهَوُلاءِ مِنْ عَطَاءِ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَحْظُورًا) (٤) (٥) .

والقرآن الكريم يوضح أن الأهلية هي أهلية الدين؛ فنفى الأهلية عن ابن سيدنا نوح -عَلَيْهِ السَّلَامُ- فقال عز من قائل: (قَالَ يَانُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ

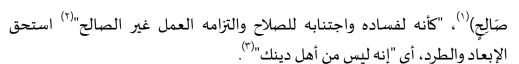
<sup>(</sup>۱) الصحيح المسبور من التفسير بالمأثور، حكمت بشير، ٢٢٩/١، ط١، دار المآثر: المدينة المنورة، ١١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، إسماعيل بن عمر بن كثير، ٢٦/١٤.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير (تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد)، محمد الطاهر بن محمد بن الطاهر بن عاشور، ٧١٦/١، دط، الدار التونسية: تونس، ١٩٨٤م.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء: ٢٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ٢٦/١.



كالعة الازهر

وفي الصحيح عن عمرو بن العاص -رَخِوَالِيَّهُ عَنهُ- قال: سمعت رسول الله - صَاَّلَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - جهارا غير سريقول: "إن آل أبي فلان ليسوا لي بأولياء، إنما وليي الله، وصالح المؤمنين" (٤).

والمعنى: "إنما ولي من كان صالحا وإن بَعُد نسبُهُ مني، وليس وليي مَن كان غير صالح، وإن كان نسبُهُ قريبا" (٥)، "فأوجب -عَلَيْوالسَّلَامُ- الولاية بالدين، ونفاها عن أهل رحمه، إن لم يكونوا من أهل دينه" (٦).

وهكذا يرفع الإسلام موازين الحق والعدل، والمنطق، في مواجهة العنصرية الكاذبة الخاطئة، التي تحذو حذو إبليس في الاستعلاء بالعنصر، متشبعين بما لم يُعطُوه، بل هم أبعد الناس عنه.

### وراثة الأرض في المنظور اليهودي:

يحدثنا سفر التكوين عن أصل استحقاق الهود لوراثة أرض فلسطين، فيقول: "فذهب أبرام كما قال له الرب، وذهب معه لوط، وكان أبرام ابن خمس وسبعين سنة

<sup>(</sup>۱) سورة هود: ٤٦

<sup>(</sup>٢) تفسير المنار (تفسير القرآن الحكيم)، محمد رشيد بن علي رضا ( ٢٠/١٢)، الهيئة المصرية العامة للكتاب: القاهرة، ١٩٩٠م.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه، الزجاج، إبراهيم بن السري بن سهل ٥٦/٣، تحقيق: عبد الجليل شلبي، ط١٠ عالم الكتب: بيروت، ١٩٨٨هم.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد، أحمد بن محمد بن حنبل ٣٤٠/٢٩، حديث رقم ١٧٨٠٤، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، عادل مرشد وآخرين، ط١، مؤسسة الرسالة: بيروت، ١٤٢١هـ، ٢٠٠١م. وقال محققو المسند: إسناده صحيح على شرط الشيخين.

<sup>(</sup>٥) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، النووي، يحيى بن شرف ٨٨/٣، ط٢، دار إحياء التراث العربي: بيروت، ١٣٩٢هـ

<sup>(</sup>٦) شرح صحيح البخاري، ابن بطال، علي بن خلف بن عبد الملك ٢٠٦/٩، تحقيق: ياسر إبراهيم، ط٢، مكتبة الرشد: الرباض، ١٤٢٣هـ، ٢٠٠٣م.



لما خرج من حاران (۱) فأخذ أبرام ساراي امرأته، ولوطا ابن أخيه، وكل مقتنياتهما التي اقتنيا، والنفوس التي امتلكا في حاران، وخرجوا ليذهبوا إلى أرض كنعان، فأتوا إلى أرض كنعان. فأتوا إلى أرض كنعان. واجتاز أبرام في الأرض إلى مكان شكيم (۲) إلى بلوطة مورة (۳) وكان الكنعانيون حينئذ في الأرض، وظهر الرب لأبرام، وقال: "لنسلك أعطي هذه الأرض". فبنى هناك مذبحا للرب الذي ظهر له، ثم نقل من هناك إلى الجبل شرقي بيت إيل (1) ونصب خيمته، وله بيت إيل من المغرب وعاي (٥) من المشرق، فبنى هناك مذبحا للرب ودعا

<sup>(</sup>۱) حاران: اسم ربما كان من أصل أكادي معناه: طريق، قافلة، وهو اسم مدينة بين النهرين، على نهر بليخ، وهو فرع للفرات وتقع على مسافة ٢٨٠ ميلا إلى الشمال الشرقي من دمشق، وكانت مركزا تجاريا، لكونها على أحد الطرق التجارية الرئيسية بين بابل والبحر المتوسط، وقد اتخذت إله القمر إلها لها، وتغرب فيها تارح وإبراهيم مدة من الزمن، ومات فيها تارح (حسب العهد القديم). قاموس الكتاب المقدس، ٢٨٢.

<sup>(</sup>۲) شكيم [الاسم القديم لمدينة نابلس]: مدينة تقع في وسط أرض فلسطين، في نصيب سبط أفرايم بالقرب من حدوده مع سبط منسى، على مفترق عدة طرق هامة، وعلى مدخل الوادي الواقع بين جبل عيبال في الشمال، وجبل جرزيم [جبل الطور أو جبل البركة] في الجنوب، وكانت تقع على الكتف الجنوبي الشرقي من جبل عيبال [الجبل الشمالي أو أعلى قمة في سلسلة جبال نابلس]، ومن هنا جاء اسم "شكيم" أي الكتف، وكانت على بُعد ٣١ ميلا شمالي أورشليم [القدس]، وثمانية أميال إلى الجنوب الشرقي من السامرة. دائرة المعارف الكتابية، ٥٣٨/٤. ويلاحظ هنا هذا التزوير الفاضح، وسرقة التاريخ جهارا نهارا دون حياء؛ فدائرة المعارف الكتابية تترجم لمدينة سبقت وجود الخليل عَيْدُوالسَّكُمْ- بواقعها الاحتلالي في العصر الحديث.

<sup>(</sup>٣) بلوطة مورة: البلوط: شجر السنديان البرتغالي، ورقه يسقط شتاء، وتبلغ شجرته خمسة عشر مترا، ومورة: اسم كنعاني معناه "المعلم"، وبلوطة مورة بالقرب من شكيم، ومن جبال عيبال وجرزيم. يُنظر: قاموس الكتاب المقدس، ص١٩٣/، وينظر: دائرة المعارف الكتابية، ١٩٣/٢.

<sup>(</sup>٤) بيت إيل: اسم عبري معناه "بيت الله"، مدينة كنعانية، أما موقع المدينة فإلى شرقي خط يمتد من أورشليم [القدس] إلى نابلس على بعد واحد من كلتا المدينتين، وكانت محل إقامة ملوك الكنعانيين، وهي غربي مدينة أريحا بالقرب من رام الله. قاموس الكتاب المقدس، ص٢٠٠. وينظر: تاريخ الهود، أحمد عثمان، ٢٠/١، دط، مكتبة الشروق: القاهرة، دت.

<sup>(</sup>٥) عاي: اسم عبري معناه خراب، وهي بلدة كنعانية إلى الشرق من بيت إيل... وتعرف اليوم باسم التل. قاموس الكتاب المقدس، ٥٩١.

باسم الرب، ثم ارتحل أبرام ارتحالا متواليا نحو الجنوب"(١).

إن الكتاب المقدس من خلال هذا النص يثبت حقيقة تاريخية واضحة وهي أن إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَامُ - جاء ضيفا على هذه الأرض، وهي قائمة عامرة، وإذا كان الله تعالى قد منحها لإبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَامُ - وذريته، فإن التاريخ يشهد أن العرب الكنعانيين هم أقدم من سكن هذه المنطقة، وأكثر الشعوب إقامة فيها، والتاريخ والشرائع -حتى المحرفة - تشهد أن لإسماعيل -عَلَيْهِ السَّلَامُ - وذريته حق بموجب هذا العهد الذي سجله الكتاب المقدس، ولكن "حدث نوعان من التغيرات في الوعد:

اللُّغِهُ اللَّاهِرَ

الأول: كبرت الأرض الموعودة فجأة فأصبحت تشمل كل أرض كنعان، ثم اتسعت حدودها لتشمل كل المنطقة التي من وادي العريش إلى النهر الكبير، نهر الفرات.

ثانيا: تم استبعاد نسل إبراهيم من ميراث الوعد، وحل محله نسل سارة "عهدي أقيمه مع إسحاق الذي تلده لك سارة"، وإذا كانوا قد زعموا حرمان إسماعيل لأنه ابن جارية، فلماذا حرموا أبناء إبراهيم -عَليَهِ السَّكَمُ - من قطورة، وهي ليست جارية؟! ولماذا أدرجوا أبناء إبراهيم -عَليَهِ السَّكَمُ - من جاريتي "ليئة و "راحيل"؟! بل لماذا حُرم عيسو بن إسحاق -وهو شقيق يعقوب - من ميراث إبراهيم وعهده؟! (٢).

ليس الأمر إلا عنصرية مقيتة، وعصبية بغيضة، وسرقة على أعين الناس، كما يفعلون منذ اغتصبوا أرض فلسطين تحت رعاية الاحتلال البريطاني الغاشم، ومعونة القوى الدولية الآثمة، حيث يغيرون أسماء المدن والقرى، ويسرقون الآثار، وينقلونها إلى متاحف صهيونية، فبعد حرب "١٩٦٧م بسطوا سيطرتهم على المتحف الفلسطيني ومحتوياته الأثرية، وتم إلحاقه بدائرة الآثار الإسرائيلية...وبسطوا سيطرتهم على قلعة القدس، وفيها بقايا أثرية من الفترات التاريخية: هيروديانية (٣)، وهيلينية (٤)، وإسلامية

<sup>(</sup>١) سفر التكوين: ٤: ٩.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: تاريخ الهود، أحمد عثمان، ص ٢٠: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) نسبة إلى عائلة كانت تحكم فلسطين خلال القرن الثاني قبل الميلاد، وحتى المائة عام الأولى بعد ميلاد المسيح، عندما كانت فلسطين جزءًا من الإمبراطورية الرومانية. الموسوعة العربية العالمية، ٣٢١/٢٦.

<sup>(</sup>٤) نسبة إلى فترة في التاريخ القديم كانت فيها الثقافة اليونانية تزخر بالكثير من مظاهر الحضارة في



وأموية وأيوبية ومملوكية وعثمانية، وحولها الاحتلال إلى متحف أسماه "متحف قلعة داود لتاريخ القدس، وفيه يتم تقديم تاريخ المدينة المقدسة للزوار بمنظور إسرائيلي، ومن صور التزييف والتزوير نسبتهم مسجد بلال وهو بناء ديني مملوكي عثماني يقع بين القدس والخليل إلى راحيل زوجة يعقوب عَيْنُوالسَّلامُ-، ومحاولة ضمه مع الحرم الإبراهيمي في الخليل كجزء من التراث القومي اليهودي، غير أن منظمة "اليونسكو" أصدرت قرارا سنة ٢٠١٠م أكدت فيه أن الحرم القدسي الشريف والحرم الإبراهيمي الشريف في الخليل، ومسجد بلال بن رباح في بيت لحم هي أماكن إسلامية، وجزء من التراث الإسلامي في فلسطين" (١٠).

### وراثة الأرض في المنظور الإسلامي:

إن القرآن الكريم يعارض معيار الهود لتوريث الأرض، يقول تعالى: (قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اسْتَعِينُوا بِاللَّهِ وَاصْبِرُوا إِنَّ الْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ قَالُوا أُوذِينَا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَأْتِينَا وَمِنْ بَعْدِ مَا جِئْتَنَا قَالَ عَسَى رَبُّكُمْ أَنْ يُهْلِكَ عَدُوكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ) (٢).

والمعنى: "إن الأرض لله، لعل الله أن يورثكم؛ إن صبرتم على ما نالكم من مكروه في أنفسكم وأولادكم من فرعون، واحتسبتم ذلك، واستقمتم على السداد"(")، فهو عهد مشروط، وليس عهدا لفرع في أسرة بوراثة قطعة من الأرض، صلحوا أو فسدوا.

لقد جعل الله تعالى وراثة الأرض ومنح السلطة الزمنية فيها قائما على موازين

ذلك الحين. وقد بدأت بعد وفاة الإسكندر الأكبر عام ٣٢٣ق.م، واستمرت حوالي ٢٠٠ سنة في اليونان وحوالي ٣٠٠ سنة في الشرق الأوسط. الموسوعة العربية العالمية، ٢٨٢/١٦.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: السياسة الإسرائيلية تجاه المواقع الأثرية التاريخية الفلسطينية، وكالة الأنباء والمعلومات الفلسطينية (وفا) ۸٦،۹https://info.wafa.ps/ar\_page.aspx?id- ويُنظر: الآثار في فلسطين بين الفلسطينية (وفا) المسرقة والمعارب، صوفيا دعيبس، ديانا النصر، موقع وزارة الخارجية والمعتربين الفلسطينية. /http://www.mofa.pna.ps/es-es/mediaoffice/politicalstatement

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: ١٢٨، ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، الطبري، محمد بن جرير بن يزيد، ٢٧١/١٠.

العقل والمنطق، فيقرر أولا أن الأرض لخالقها، لله تعالى: (إِنَّ الْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ)(١)، ثم يقرر أن الله تعالى يمنح السلطة الزمنية في كونه للأقدر على الإصلاح والتعمير

يُعِهُ الأَنْهِرُ

فإن كان مؤمنا حقا؛ فإن مدد الله له بغير حساب، قال تعالى: (وَعَدَ اللّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيْبَدِّلَنَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ) (٢)، والخلافة الإسلامية التي امتدت طولا وعرضا في الزمان والمكان خير شاهد على هذا.

وإلا فإن الله تعالى يمنحها للأقدر على تحقيق الصلاح الدنيوي في الأرض بصرف النظر عن دينه.

تلك سنة الله التي يشهد لها الشرع والتاريخ والواقع، يشهدون أن مَن يحمل مؤهلات الإصلاح في الأرض، أفرادا أو جماعات، يُمَكَّنون، ويدوم تمكين الله لهم ما داموا يسعون في الأرض تعميرا، ويبنون أكثر مما يهدمون، مع عدم وجود الأفضل منهم تعميرا وبناء، حتى إذا دالت عليهم أنفسهم، وكان فسادهم أكثر من إصلاحهم، وتخريبهم فوق ما يبنون؛ نزع الله مُلكه منهم، وقلّده سواهم، ممن يحملون مؤهلات تولي السلطة الزمنية في الأرض، وفق سنة الله التي لا تتبدل.

لقد أسس النبي -صَالَّاللَهُ عَلَيْوسَلَمَ - لقيام دولة، في ثلاثة وعشرين عاما، في قلب عالم غارق في حكم امبراطوريات قاهرة، فلم تستطع أن تطفئ نور الله، أو تكسر شوكته، واستمر المدُّ الإسلامي في الأرض قوة عظمى، إن انحسر هنا امتد هناك، حتى فقد المسلمون مؤهلات القيادة؛ فنزعها الله منهم، وتسلط عليهم عدوهم، بتفريطهم، ولن يعودوا إلا بالأخذ بسنن الله في التمكين، ولن تجد لسنة الله تبديلا، ولن تجد لسنة الله تحويلا.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النور: ٥٥.



## المبحث الثاني

# نزول إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَمُ- أرض مصر بين سفر التكوين والسنة النبوية المطلب الأول

# قصة نزول إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَمُ - أرض مصر في سفر التكوين

جاء في سفر التكوين: (وَحَدَثَ جُوعٌ فِي الأَرْضِ، فَانْحَدَرَ أَبْرَامُ إِلَى مِصْرَ لِيَتَغَرَّبَ هُنَاكَ، لأَنَّ الْجُوعَ فِي الأَرْضِ كَانَ شَدِيدًا. وَحَدَثَ لَمَّا قَرُبَ أَنْ يَدْخُلَ مِصْرَ أَنَّهُ قَالَ لِسَارَايَ امْرَأَتِهِ: ﴿إِنِي قَدْ عَلِمْتُ أَنَّكِ امْرَأَةٌ حَسَنَةُ المُنْظَرِ. فَيَكُونُ إِذَا رَآكِ الْمِصْرِيُّونَ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ: هذِهِ امْرَأَتُهُ. فَيَقْتُلُونَنِي وَيَسْتَبْقُونَكِ. قُولِي إِنَّكِ أُخْتِي، لِيَكُونَ لِي حَيْرٌ بِسَبَبِكِ وَتَحْيَا نَفْسِي مِنْ أَجْلِكِ». فَحَدَثَ لمَّا دَخَلَ أَبْرَامُ إِلَى مِصْرَ أَنَّ الْمِصْرِيّينَ رَأُوْا المُرْأَةُ أَنِّهَا حَسَنَةٌ جِدًّا. وَرَآهَا رُوْسَاءُ فِرْعَوْنَ وَمَدَحُوهَا لَدَى فِرْعَوْنَ، فَأَخِذَتِ المُرَأَةُ إِلَى بَيْتِ فِرْعَوْنَ، فَصَنَعَ إِلَى أَبْرَامَ وَقَالَ: «مَا هذَا الرَّبُّ فِرْعَوْنَ وَمَدَحُوهَا لَدَى فِرْعَوْنَ، فَأَخِذَتِ المُرَأَةُ إِلَى بَيْتِ فِرْعَوْنَ، فَصَنَعَ إِلَى أَبْرَامَ وَقَالَ: «مَا هذَا الرَّبُّ فِرْعَوْنَ وَمَدَرَبَ الرَّبُ فِرْعَوْنَ أَبْرَامَ وَقَالَ: «مَا هذَا الَّذِي خَيْرًا بِسَبَهِا، وَصَارَ لَهُ غَنَمٌ وَبَقَرٌ وَحَمِيرٌ وَعَبِيدٌ وَإِمَاءٌ وَأُثُنٌ وَجِمَالٌ. فَضَرَبَ الرَّبُ فِرْعَوْنَ وَمَدَرَبَاتٍ عَظِيمَةً بِسَبَبِهِ سَارَايَ امْرَأَتُكَ؟ لِلَاذَا قُلْتَ: هِيَ أُخْرِقٍ، حَقَى أَجْرِنِي أَنَّهَا امْرَأَتُكَ؟ لِلَاذَا قُلْتَ: هِيَ أُخْرِي، حَتَى أَخَذُجُهَا لِي لِتَكُونَ وَمَدَى إِلَا فَشَيَّعُوهُ وَامْرَأَتُهُ وَكَمَى عَلَيْهِ فِرْعَوْنُ رِجَالاً فَشَيَّعُوهُ وَامْرَأَتُهُ وَكُلًّ مَا كَانَ لَهُ إِلَى الْمَرَأَتُكَ! خُذْهَا وَاذْهَبُ». فَأَوْصَى عَلَيْهِ فِرْعَوْنُ رِجَالاً فَشَيَّعُوهُ وَامْرَأَتُهُ وَكُلًّ مَا كَانَ لَهُ إِلَى الْمَالَ فَلَا لَامُ الْمَالَا فَشَيَّعُوهُ وَامْرَأَتُهُ وَكُلًى مَا كَانَ لَهُ إِلَى الْمُرَأَتُكَ!

والمتأمل في نص القصة في العهد القديم يظهر له أن إبراهيم -عَلَيْوالسَّلَامُ- قد توقع ما سيحدث لزوجته، من طمع رؤساء فرعون في سارة، واتفق معها على أن تدّعي أنها أخته، وعلل هذا بخوفه من القتل، وليكون له خير بسبها، وتحيا نفسه من أجلها، وهو قول موهم -بلا شك- يتعدى حدود حفظ النفس إلى المتاجرة بالموقف لتحصيل مغنم مادى!

وهل يلام فرعون وحاشيته؟ اللهم لا، فإنهم علموا أنها أخته، وفرعون – حسب النص- أراد أن يتخذها زوجة له، وقد وجه فرعون -حسب النص- العتاب لأبرام؛ لأنه لم يصرح بأنها زوجته، وقد شيعوه وزوجته بغنم وبقر وحمير وعبيد وإماء وأتن وجمال.

<sup>(</sup>١) سفر التكوين ١٢/ ١٠- ٢٠.

وقد اكتفى سعديا الفيومي بترجمة القصة إلى العربية دون أن يُعقب عليها(١).

عَهُ الْأَرْضُ

والبعض من مفسري الكتاب المقدس يعترفون بغرابة الموقف، ويحللونه تحليلا تربويا، فيقولون: "رغم أن إبرام قد أخطأ، ولكن الله ستر عليه، وأنقده، وأعاد إليه ساراي، بل وأخجله بكثرة الهدايا من فرعون، بالإضافة إلى بركة الله أولا إليه في غنمه، فصار غنيا جدا في الدواب التي يمتلكها، بل كان معه فضة وذهب كثير، وذلك لأنه آمن بالله، وقبل تَرْك أهله وعشيرته، ليسكن في البرية"(٢).

وتكتفي بعض ترجمات الكتاب المقدس بالعنونة للقصة بمثل "فرعون يأخذ ساراي" دون التعقيب عليها، على الرغم من قيامهم بالتعليق على غيرها من القصص (٣).

والأعجب من هذا كله تعليق نسخة الكتاب المقدس الصادرة عن الرهبانية اليسوعية على هذه القصة، حيث جاء فها: "هذه رواية هوية... وغايتها الإشادة بجمال جدة النسل، وبراعة إبراهيم، والحماية التي حصلا كلاهما علها من الله، لهذه الرواية طابع خُلقي غير مكتمل، والضمير لا يستنكر فيه كل كذب، وحياة الزوج تفضل في هذه الأخلاقية على شرف المرأة، فالبشرية، هداية الله لم تَعِ الشريعة الخُلقية إلا تدريجيا"(٤).

فهل يُعقل أن يُنسب الحادث إلى الله "يهوه"؟ وهل يُقبل أن يُعَرِّض المرء نفسه

<sup>(</sup>۱) تفسير التوراة بالعربية تاريخ ترجمات أسفار اليهود المقدسة ودوافعها، سعديا بن جاؤون بن يوسف القيومي، ص١٠٥، ترجمة سعيد مطاوع، أحمد الجندي، ط١، المركز القومي للترجمة: القاهرة، مردده.

<sup>(</sup>٢) الموسوعة الكنيسة لتفسير العهد القديم شرح لكل آية، مجموعة من كهنة وخدام الكنيسة، الموسوعة مار مرقص القبطية الأرثوذكسية: مصر، ٢٠٠٦م.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الكتاب المقدس ترجمة العالَم الجديد، ص٢٣، ١٩٨٤م، ووتش تاور بايبل: بنسلفانيا، نيوبورك، الولايات المتحدة الأمربكية، ٢٠٠٤م.

<sup>(</sup>٤) نسخة الكتاب المقدسة، الرهبانية اليسوعية، ص٨٦، طبعة ١٩٨٩م، وقد صدروا هذه النسخة بقولهم إن العمل على هذه النسخة "سار على المبادئ الأدبية التالية: الأمانة للأصل العبري واليوناني، ولنص الترجمة القديمة قدر المُستطاع" ص٧.

وزوجه للفتنة مرارا، ثم يُحمد على براعته في التخلص من الموقف!

إن محصلة القصة في سفر التكوين أن إبراهيم -عَلَيْوَالسَّلَامُ- عرّض زوجته للفتنة، لتحصيل مغنم مادي.

ومن النصوص التي يقف عندها المتأمل قول: "وكان أبرام غنيا جدا في المواشي والفضة والذهب"(۱)، فهكذا يهتم سفر التكوين بحصر أملاك أبرام، ويهتم بذكر الخلاف بين رعاة أبرام ولوط، وغير ذلك من تأريخ لا علاقة له بالرسالة والدعوة وما يتعلق بهما، في الوقت الذي يتجاهل فيه -بشكل عجيب- مضمون الرسالة التي جاء بها، وملامح نبوته -صَالًا الله عَنْهُ وَسَالًم أَا.



<sup>(</sup>١) سفر التكوين: ١٣، ٢.



اللَّنْهُ اللَّنْهُ

وردت قصة نزول الخليل -عَلَيْهِ السَّكَمُ - إلى مصر في السنة النبوية الشريفة، ومع التشابه الجزئي بينها وبين القصة في سفر التكوين إلا أن هناك فروقا جوهرية، تمثل الفرق بين وحي الله المعصوم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وبين التحريف، والتشويه لأنبياء الله تعالى ورسله، وفيما يلي النصوص الواردة في السنة في هذه القصة:

ا- في الصحيح عن أبي هريرة -رَوَوَالِنَهُ عَنَهُ- قال: "لم يكذب إبراهيم -عَلَيْهِ السَّكَمُ- إلا ثلاث كذبات، ثنتين منهن في ذات الله -عَرَقِعَلَ-، قوله إني سقيم. وقوله: بل فعله كبيرهم هذا. وقال: بينا هو ذات يوم وسارة، إذ أتى على جبار من الجبابرة، فقيل له: إن ها هنا رجلا معه امرأة من أحسن الناس، فأرسل إليه فسأله عنها، فقال: من هذه؟ قال: أختي، فأتى سارة قال: يا سارة: ليس على وجه الأرض مؤمن غيري وغيرك، وإن هذا سألني فأخبرته أنك أختي، فلا تكذبيني، فأرسل إليها فلما دخلت عليه ذهب يتناولها بيده فأخذ، فقال: ادعي الله لي ولا أضرك، فدعت الله فأطلق، ثم تناولها الثانية فأخذ مثلها أو أشد، فقال: ادعي الله لي ولا أضرك، فدعت فأطلق، فدعا بعض حجبته، فقال: إنكم لم تأتوني بإنسان، إنما أتيتموني بشيطان، فأخدمها هاجر، فأتته وهو قائم يصلي، فأومأ بيده: مهيا، قالت: رد الله كيد الكافر، أو الفاجر، في نحره، وأخدم هاجر". قال أبو هريرة -رَوَوَالِلَهُ عَنَهُ-: تلك أُمُكم يا بني ماء السماء"(١).

(۱) صحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالى: (واتخذ الله إبراهيم خليلا)، حديث رقم (٣٣٥٨). وفي صحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب من فضائل إبراهيم الخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ-، حديث رقم (٢٣٧١). وعند مسلم زيادة قيام إبراهيم إلى الصلاة حين أُخذت منها سارة، وتكرر محاولة الجبار مدّ يده إلى سارة ثلاث مرات. وفي سنن أبي داود، كتاب الطلاق - أبواب تفريع أبواب الطلاق، باب في الرجل يقول لامرأته: يا أختي، حديث رقم (٢٢١٢). وصححه الشيخ الألباني في صحيح سنن أبي داود، حديث رقم (٢٢١٢).



- ٢- ومثله في المسند من حديث أبي هريرة -رَصَّوَلَكُ عَنهُ- وزاد فيه: "... "فلما دخلت إليه قام إليها"، قال: "فأقبلت توضأ، وتصلي، وتقول: اللهم إن كنت تعلم أني آمنت بك وبرسولك وأحصنت فرجي إلا على زوجي، فلا تسلط على الكافر"، قال: "فغط حتى ركض برجله"، قال أبو الزناد: قال أبو سلمة بن عبد الرحمن: عن أبي هريرة، أنها قالت: "اللهم إنه إن يمت يقل هي قتلته"، قال: "فأرسل..."(١).
- ٣- وكان إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَامُ- من وقت ذهب بها إلى الملك قام يصلي لله -عَزَّقِجَلَّ- ويسأله أن يدفع عن أهله، وأن يرد بأس هذا الذي أراد أهله بسوء، وهكذا فعلت هي أيضا كلما أراد عدو الله أن ينال منها أمرا قامت إلى وضوئها وصلاتها، ودعت الله -عَزَّقَجَلَّ- بما تقدم من الدعاء العظيم؛ ولهذا قال تعالى: (واستعينوا بالصبر والصلاة)، فعصمها الله وصانها لعصمة عبده ورسوله وحبيبه وخليله إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَامُ-(٢).

#### تحليل القصة كما في السنة الشريفة:

- ١- يُفهم من الأحاديث السابقة أن الخليل -عَيَاء السَّلَمُ وقع في مأزق مفاجئ، لم يكن يحتسب له، وهنا بدأ في دفع الضرر المتحقق، وهو قتله إن علموا أنه زوج هذه المرأة الجميلة، متيقنا أن الله الذي أرسله وأيده بوحيه، وجعل النار بردا وسلاما عليه، واتخذه خليلا، سيحفظه في عرضه، ولن يضيعه.
- ٢- حالة الضراعة من إبراهيم وسارة عليهما السلام، والمتمثلة في اعتكاف إبراهيم عَلَيْوالسَّلَامُ- للصلاة والدعاء من ساعة خرجت سارة إلى هذا الجبار، وفي استشفاع سارة -في دعائها لربها- بأنها آمنت بالله وبرسوله، وأحصنت فرجها إلا على زوجها، سائلة ربها ألا يسلط عليها هذا الكافر. تلك الحالة الغائبة تماما من المشهد التوراتي.

(۱) مسند أحمد، أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني، ١٣١/١٥، حديث رقم ٩٢٤١، وقال محققو المسند: صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية، ابن كثير، إسماعيل بن عمر بن كثير ٣٥١/١، تحقيق: عبد المحسن التركي. ط١، دار هجر: القاهرة، ١٤١٨هـ، ١٩٩٧م.

الدعوة

والثقافة الإسلامية

- ٣- لقد أيقن هذا الجبار أن سارة مصونة محفوظة، وأنها وزوجها عند الله بمكان، من أجل ذلك أخدمهم هاجر، وصرفهما مكرمين.
- ٤- الرواية الإسلامية في حبس الجبار في بدنه؛ فلم يستطع الوصول إلى السيدة سارة أو مسها هي الأقرب إلى المنطق والعقل، وأما أن الرب ضرب فرعون وبيته ضربات عظيمة، فبعيد عن المنطق، فلماذا يضرب الله فرعون، وقد أخذها -حسب الرواية التوراتية- ليتزوجها؟ ولماذا يضرب أهل بيته، ولا ذنب لهم؟!

والقصة كما وردت في السنة الشريفة تليق بمقام الخليل -عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ- نبيا ورسولا وخليلا.



مجلة كلية الدراسات الإسلامية

للبنين بأسوان



# المطلب الثالث سارة وأبرام وأبيمالك

تتكرر حادثة تعريض أبرام زوجه ساراي للفتنة مرة أخرى، وإذا كانت الحاجة دعته إلى هذا في مصر، فما الداعي إليها مرة أخرى وقد سار ببقر وغنم وذهب وخير كثير!

جاء في سفر التكوين: "وانتقل إبراهيم من هناك إلى أرض الجنوب، وسكن بين قادش وشور، وتغرب في جرار، وقال إبراهيم عن سارة امرأته: هي أختى، فأرسل أبيمالك ملك جرار، وأخذ سارة. فجاء الله إلى أبيمالك في حلم الليل، وقال له: ها أنت ميت من أجل المرأة التي أخذتها، فإنها متزوجة ببعل، ولكن لم يكن أبيمالك قد اقترب إلها، فقال: يا سيد، أأمّة بارة تقتل؟ ألم يقل هو لى: إنها أختي، وهي أيضا نفسها قالت: هو أخي؟ بسلامة قلى ونقاوة يدى فعلت هذا. فقال له الله في الحلم: أنا أيضا علمت أنك بسلامة قلبك فعلت هذا، وأنا أيضا أمسكتك عن أن تخطئ إلى، لذلك لم أدعك تمسها. فالآن رد امرأة الرجل، فإنه نبي، فيصلى لأجلك فتحيا، وإن كنت لست تردها، فاعلم أنك موتا تموت، أنت وكل من لك. فبكّر أبيمالك في الغد، ودعا جميع عبيده، وتكلم بكل هذا الكلام في مسامعهم، فخاف الرجال جدا، ثم دعا أبيمالك إبراهيم، وقال له: ماذا فعلت بنا؟ وبماذا أخطأت إليك، حتى جلبت على وعلى مملكتي خطية أعمال عظيمة؟ أعمالا لا تعمل عملتَ بي. وقال أبيمالك لإبراهيم: ماذا رأيت حتى عملت هذا الشيء؟ فقال إبراهيم: إنى قلت: ليس في هذا الموضع خوف الله البتة، فيقتلونني لأجل امرأتي، وبالحقيقة أيضا هي أختى ابنة أبي، غير أنها ليست ابنة أمي، فصارت لي زوجة، وحدث لما أتاهني الله من بيت أبي أني قلت لها: هذا معروفك الذي تصنعين إلى: في كل مكان نأتي إليه قولى عنى: هو أخى، فأخذ أبيمالك غنما وبقرا وعبيدا وإماء وأعطاها لإبراهيم، ورد إليه سارة امرأته"<sup>(۱)</sup>.

يقول مفسرو الكتاب المقدس: "لقد استخدم إبراهيم نفس هذه الحيلة من قبل

<sup>(</sup>١) سفر التكوين: ٢٠: ١: ١٤.

لحماية نفسه وسارة، ومع أن إبراهيم هو أحد أبطال الإيمان، فإنه لم يتعلم الدرس جيدا من المرة الأولى، لقد خاطر باستسلامه للتجربة مرة أخرى، بتحويل تصرف شرير إلى أسلوب شرير في التصرف، وهو الكذب، عندما ظن أن حياته معرضة للخطر"(١).

كالعة الأزهر

أو مثل هذا يُقال عن خليل الله، أبي الأنبياء؟! أهكذا يتصرف أنبياء الله ورسله، وصفوته من خلقه، والذي قال فهم سبحانه (وَاذْكُرْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى الدَّارِ وَإِنَّهُمْ عِنْدَنَا لَمِنَ الْمُصْطَفَيْنَ الْأَخْيَار) (٢).

إنها الأيدي الآثمة، التي تجرأت على مقام النبوة من قبل. لماذا يقول عن سارة في كل مكان يذهبان إليه إنها أُخته؟! لماذا لا يقول هي زوجتي؟! إلا إذا كان يتوقع طمعا فيها، ويخشى على نفسه من الطامع فيها، فهو يتاجر بزوجه للحصول على مغانم دنيوية أينما ذهب! وهذا أسوأ ما يمكن أن يتصوره عاقل عن إنسان عادي، فضلا عن أن يكون نبيا من أنبياء الله ورسله، بل خليل رب العالمين.

والرواية الإسلامية تنفي هذه المزاعم الآثمة، والتحريف الخبيث، كما سلف معنا.

#### وتبقى هنا مسألة تستحق النظر، هل سارة أخت إبراهيم لأبيه؟

لقد ذكر "غير واحد من السلف والخلف، أن الله تعالى قد شرع لآدم -عَلَيه السَّلَمُأن يُزوج بناته من بنيه لضرورة الحال"(٢)، والان بعد هذه الآماد المتطاولة، التي لا يعرف
عدّها إلا الله، ما الضرورة لأن يتزوج الأخ من أخته، وقد بث الله تعالى رجالا كثيرا
ونساء؟! وتذَرُّع إبراهيم بأنها أخته إشارة واضحة إلى أنه لا يجوز في شرعهم أن يتزوج
الأخ من أخته، وقد احتج فرعون عليه، وقال: "ما هذا الذي صنعت بي؟ لماذا لم تخبرني

<sup>(</sup>١) التفسير التطبيقي للكتاب المقدس، ص٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة ص ٤٥: ٤٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، إسماعيل بن عمر، ٨٢/٣، تحقيق: سامي سلامة، ط٢، دار طيبة: السعودية، ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م.



أنها امرأتك؟ لماذا قلت: هي أختي، حتى أخذتها لي لتكون زوجتي؟"(١).

ولا توجد - فيما سوى تلك الحالة- نصوص في شريعة بني إسرائيل تدل على جواز زواج الأخ من أخته.

والسنة النبوية الشريفة تؤكد على هذا المعنى حيث استخدم الخليل -عَلَيهِ السَّكَمُ- المعاريض لتبرير ادعائه أنها أخته، حيث بين أنه يقصد أخوة الإسلام، ولو كانت أختا غير شقيقة لما احتاج إلى هذا. فقد جاء على لسانه في الصحيح: "فإنك أختي في الإسلام، فإني لا أعلم في الأرض مسلما غيري وغيرك"(١). وفي السنن "قال: إن هذا سألني عنك فأنبأته أنك أختي، وإنه ليس اليوم مسلم غيري وغيرك، وإنك أختي في كتاب الله، فلا تكذبيني عنده"(١). وفي المسند "وقال لها: لا تكذبي قولي، فإني قد أخبرته أنك أختي، إنْ على الأرض مؤمن غيري وغيرك"(٤).

فالمقصود أخوة الإسلام، ولكن "مؤلفي سفر التكوين"(٥)، والمتجرئين على كلمة الله بالتحريف حذفوا وأضافوا وأخفوا كلام الله (وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ هُو مِنْ عَنْدِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ) (٢).



<sup>(</sup>١) سفر التكوين: ١٢: ١٨، ١٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد، سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٥) هذا تعبير دائرة المعارف البريطانية، حيث ورد فها "أن مؤلفي سفر التكوين -وهم كتبة عديدون- قد استقوا معلوماتهم عن أساطير الشرق القديمة" انظر: إسرائيل حرفت الأناجيل واخترعت أسطورة السامية، اللواء أحمد عبد الوهاب، ص٧٩، ٨٠، ط٣، دت، مكتبة وهبة: القاهرة، دت.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران: ٧٨.

#### المطلب الرابع

إلى الزَّوْرُ

# جدب البعد الديني في الرواية التوراتية لقصة الخليل -عَيَهِ السَّلَمُ-

يظهر هذا جليا في اللمسات السريعة العجِلة الموجزة جدا، والتي تشير إلى البُعد الديني، حيث أشار إلى عودة إبراهيم محملا بالخيرات من مصر، فيقول: "فصعد أبرام من مصر هو وامرأته، وكل ما كان له، ولوط معه إلى الجنوب، وكان أبرام غنيا جدا في المواشي والفضة والذهب، وسار في رحلاته من الجنوب إلى بيت إيل، إلى المكان الذي كانت خيمته فيه في البداءة، بين بيت إيل وعاي، إلى مكان المذبح الذي عمله هناك أولا، ودعا هناك أبرام باسم الرب، ولوط السائر مع أبرام، كان له أيضا غنم وبقر وخيام، ولم تحتملها الأرض أن يسكنا معا؛ إذ كانت أملاكهما كثيرة، فلم يقدرا أن يسكنا معا، فحدثت مخاصمة بين رعاة مواشي أبرام ورعاة مواشي لوط، وكان الكنعانيون والفرزيون حينئذ ساكنين في الأرض، فقال أبرام للوط، لا تكن مخاصمة بيني وبينك، وبين رعاتي ورعاتك، لأننا نحن أخوان، أليست كل الأرض أمامك؟ اعتزل عني. إن ذهبت شمالا فأنا يمينا، وإن يمينا فأنا شمالا"(۱).

هل هذه التوراة التي أنزلها الله تعالى هدى ونورا؟! تأريخ لسفرات دنيوية بحتة، وجمع لأموال كثيرة، وخلافات بين رعاة، ثم تأتي الإشارة إلى دعاء إبراهيم عرضا، وسط هذا الركام من المادية الثقيلة؟!

أين الدين الذي جاء به الخليل -عَلَيْوَالسَّلَامُ-، أين عقيدته وعباداته ومعاملاته وأخلاقه، أين مناهج الدعوة وأساليبها ووسائلها؟! أين هذا مما جاء في القرآن الكريم، ومن أمثلته:

أولا: قال تعالى: (وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا وَابْعَتْ وَمِنْ ذُرِيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا وَابْعَتْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ رَبَّنَا وَابْعَتْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلَّةٍ

<sup>(</sup>١) سفر التكوين: ١٣: ١: ٩.



إِبْرَاهِيمَ إِلَّا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ وَوَصَّى بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَابَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ) (١).

إن الله تعالى يذكر العرب والأمة جميعا "بأن إبراهيم هو الذي بنى هذا البيت بمساعدة ابنه إسماعيل، وذكر لهم من دعائهما هنالك ما يرشدهم إلى العبادة الصحيحة والدين الحق، ويجذبهم إلى الاقتداء بذلك السلف الصالح الذي ينتمون إليه ويفاخرون به، فإن قريشا كانت تنتسب إلى إبراهيم وإسماعيل بحق وتدعي أنها على ملة إبراهيم، ولذلك كانت ترى أنها أهدى من الفرس والروم، وسائر العرب تبع لقريش "(٢).

فهذا عمل الأنبياء، تأسيس قواعد الحق، وتعليم الناس أمر دينهم، ودلالتهم على صلاح الحال والمآل، وتفقد الأمة في أشرف ما خلقها الله تعالى له، والوصية بالدين الحق، والإيمان به، والعمل به، والعمل له، والموت في سبيله.

ثانيا: يقول تعالى: (أَمْ لَمْ يُنَبَّأُ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَى وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَّى أَلَّا تَزِرُ وَازِرَةٌ وَزْرَ أُخْرَى وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَى وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَى ثُمَّ يُجْزَاهُ الْجَزَاءَ الْأَوْفَى وَأَنَّ لَكُى وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَحْيَا وَأَنَّهُ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ الْمُنْتَهَى وَأَنَّهُ هُو أَضْحَكَ وَأَنَّهُ هُو أَمَاتَ وَأَحْيَا وَأَنَّهُ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ اللَّيْخَرَى وَأَنَّهُ هُو أَمَاتَ وَأَحْيَا وَأَنَّهُ هُو النَّقُ هُو اللَّوْدَى وَأَنَّهُ هُو اللَّهُ مُنَى وَأَنَّهُ هُو اللَّيْخَرَى وَأَنَّهُ هُو أَعْنَى وَأَقْنَى وَأَنَّهُ هُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَى وَثَمُودَ فَمَا أَبْقَى وَقَوْمَ نُوحٍ مِنْ قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا هُمْ وَأَطْلَمَ وَأَطْغَى وَالْمُؤْتَفِكَةَ أَهْوَى فَغَشًاهَا مَا غَشًى) (٣).

فأبقى الله تعالى لنا من أصول الهداية، ومحتوى الرسالات السابقة، ما يدل على مناهج ووسائل وأساليب المرسلين قبل نبينا -صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- فِي الدعوة إلى الله تعالى.

ومثل هذا في سورة الأعلى، يقول عز من قائل: (إِنَّ هَذَا لَفِي الصُّحُفِ الْأُولَى)('').

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ١٣٧: ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير المنار (تفسير القرآن الحكيم) لمحمد رشيد رضا، ٣٨٣/١.

<sup>(</sup>٣) سورة النجم ٣٦: ٥٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعلى: ١٨.

عن عكرمة عن ابن عباس -رَضَّالِللَّهُ عَنْهُا- يقول: "إن هذه السورة "سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى"، وَقَوْلُهُ "وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَقَى " إِلَى آخِرِهِ؛ مِنْ صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى "(١)، وقيل من قوله تعالى "قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَى" إلى هذا الموضع "(١)، وقيل: "الفلاح لمن تزكى وذكر اسم ربه فصلى في الصحف الأولى "(٣).

كالعة الأزهر

وعلى كل حال، فإن هذا هو المحتوى الشريف الذي يأتي به أنبياء الله، وتلك هي النبوة والرسالة، وتلك مهمة المرسلين، وليس الضرب في الأرض لاكتساب الأموال بوضع الأعراض على المحك.

ولن تجد مثل هذا في تأريخ سفر التكوين لأبي الأنبياء، وخليل الرحمن -عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ-.

### محاولات مفسري سفر التكوين لحل إشكال الجفاف الدعوي:

يظهر هذا جليا في قولهم: "انتقل أبرام بالإيمان من أور الكلدانيين إلى حاران، ومنها إلى كنعان، فقطع الله معه عهدا، وأخبره أنه سيكون مؤسسا لأمة عظيمة، وقال له أيضا: إنه لن يبارك هذه الأمه فحسب، بل ستتبارك بها أمم العالم الأخرى، وكل ذلك من أجل أبرام، فأمة بني إسرائيل التي ستخرج من أبرام، ستكون شعبا يتبع الله، ويكون لها تأثيرها في الشعوب الذين تتصل بهم، ونحن أيضا علينا أن ننقل محبة الله لجميع الأمم، وليس لأمتنا فقط... وعندما نقرأ باقي سفر التكوين، نلاحظ كيف أن أفرادا، مثل عيسو ولابان ولوط، وأمما مثل مصر قد تباركوا لاتصالهم بالنسل المباشر لأبرام، وعد الله أن يبارك أبرام ويجعله عظيما، ولكن على شرط واحد، وهو أن يفعل أبرام مشيئة الله، وكان هذا يعني أن يترك موطنه وأصدقاءه، وأن يرحل إلى بلاد جديدة، حيث وعد الله له أن يجعل من عائلة أبرام أمة عظيمة، وأطاع أبرام وغادر بلاده لأجل وعد الله له

<sup>(</sup>۱) تفسير مجاهد، مجاهد بن جبر، ص٧٢٣، تحقيق: محمد أبو النيل، ط١، دار الفكر الإسلامي الحديثة: مصر، ١٤١٠هـ، ١٩٨٩م.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن، الزجاج، إبراهيم بن السري بن سهل ٣١٦/٥، تحقيق: عبد الجليل شلبي، ط١، عالم الكتب: بيروت، ١٤٠٨هـ، ١٩٨٨م.

<sup>(</sup>٣) إعراب القرآن، النحاس، أحمد بن محمد بن إسماعيل ١٢٩/٥، ط١، دار الكتب العلمية: بيروت، ١٤٢١هـ



بأشياء أعظم في المستقبل، ولربما يحاول الله أن يقودك إلى مكان تكون فيه أكثر نفعا، وأعظم خدمة له، فلا تدع راحتك وأمنك في مكانك الحالي، يجعلانك تخطئ خطة الله لك، خطط الله أن ينشئ أمة من أناس يدعوهم هو خاصته، فدعا أبرام من مدينة أور، المدينة التي لا تعرف الله، ولا تهتم إلا بالإنسان، إلى منطقة خصيبة، اسمها كنعان، حيث يمكن أن تنشأ أمة كريمة الأخلاق، وكل اهتمامها يكون بالله، ومع أن أرض كنعان صغيرة المساحة، ولكنها كانت النقطة المركزية في تاريخ إسرائيل، كما في تاريخ نشأة المسيحية، فهذه الأرض الصغيرة التي أعطيت لرجل واحد هو أبرام، كان لها تأثير ضخم على تاريخ العالم"(۱).

ويتساءل كل قارئ متدبر في قصة الخليل في سفر التكوين، أين نجد هذه المعاني التي أشار لها الكاتب، أين ملامح هجرة إبراهيم بالإيمان كما يزعم؟



<sup>(</sup>١) التفسير التطبيقي للكتاب المقدس، ص٣٣.

# المبحث الثالث أهم ما انفرد به سفر التكوين عن القرآن الكريم

اللُّغِهُ اللَّاهِرَ

يعرض سفر التكوين جانبا من شخصية الخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ - لم يُذكر في القرآن الكريم ولا في السنة النبوية، وهو الجانب العسكري (١).

### المطلب الأول

#### حرب الملوك وأسر لوط -عَلَيْهِ السَّالَمُ-

حيث قام "كَدَرْ لَعَوْمر"<sup>(۲)</sup> وهو ملك عِيلام<sup>(۳)</sup> الذي قاد حلفا من ملوك بلاد النهرين وشمالي

سوريا... لإخماد حركة تمرد قام بها خمسة ملوك في مدن الدائرة عند الطرف الجنوبي للبحر الميت، كانوا مستعبدين له على مدى اثنتي عشرة سنة، وفي السنة الثالثة عشرة عصوا عليه، إذ يبدو أنهم امتنعوا عن إرسال الجزية له، التي كانت تتكون على الأرجح من القار والنحاس والملح، والتي كانت من أهم منتوجات المنطقة، وكانت لها أهميتها بالنسبة لبلاد النهرين... وقد استطاع "كدر لعومر وحلفاؤه هزيمة الملوك الخمسة، أخذوا جميع أملاك سدوم وعمورة، وأخذوا لوطا ابن أخي أبرام وأملاكه، ومضوا"(٤)، "وقد قام أبرام وهجم عليهم بالقرب من دمشق، وهزمهم بمعونة الله، واسترد لوطا وعائلته وممتلكاتهم"(٥).

<sup>(</sup>١) سفر التكوين ١٤: ١: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) كَدَرْ لَعَوْمر: اسم عيلامي معناه عبد الإله، ويظهر أنه كان متسلطا على بابل، وقد تحالف في أيام إبراهيم مع أمرافل ملك شنعار، وأربوك ملك ألاسار، وتدعال ملك جوييم، فأخضعوا مدن الدائرة حول البحر الميت. قاموس الكتاب المقدس، ص٧٧٤.

<sup>(</sup>٣) عِيلامُ: اسم عبري من أصل أكادي معناه مرتفعات... [والمراد به هنا] بلاد وراء دجلة، شرق بابل، جنوب مملكتي أشور وميديا، وشمال خليج العجم، وغرب مملكة فارس، وكانت مركز إمبراطورية قديمة. قاموس الكتاب المقدس، ص٦٥٠.

<sup>(</sup>٤) دائرة المعارف الكتابية، ٣٣١/٦.

<sup>(</sup>٥) التفسير التطبيقي للكتاب المقدس، ص٣٨.

والعجيب أن نسخة الكتاب المقدس التي نقحتها الرهبانية اليسوعية تعلق على هذه القصة قائلة: "لا صلة لرواية هذا الفصل بأي مصدر من مصادر سفر التكوين، ويبدو أنها مأخوذة من وثيقة قديمة، نُقّحت، وكُيّفت لإبراز دور إبراهيم البطولي في الحرب"(۱).

وهي عبارة -لا أقول تُوهم- بل تصرح بالشك في القصة، وترى فيها محاولة لإبراز دور بطولي لأبرام، وأنها لا وجود لها في مصادر سفر التكوين، وهي إشارة أيضا إلى تعرض هذا السفر —

كما تعرض غيره- لعمل اليد البشرية فيه حذفا وإضافة.

وليس لدينا في أي من المصادر الإسلامية إشارة إلى هذه العملية العسكرية المنسوبة له -عَلَيْهِ السَّلَامُ-.



\_

<sup>(</sup>١) يُنظر نسخة الكتاب المقدس للرهبنة اليسوعية ص٨٧، هامش١.

# المطلب الثاني الشكر على نعمة النصر بين سفر التكوين والسنة النبوية

بعد انتهاء هذه العمل العسكري الموفق -حسب سفر التكوين -وبعد أن استرجع أبرام كل الأملاك التي انتها "كُدْرُلعومر"، واسترجع لوطا وأملاكه والنساء والشعب "فخرج ملك سدوم لاستقباله، بعد رجوعه من كَسْرة "كُدْرُلعومر" والملوك الذين معه إلى عمق شوى (۱)، الذي هو عمق الملك، وملكي صادق (۱)، ملك شاليم، أخرج خبزا وخمرا، وكان كاهنا لله العلي، وباركه وقال: مبارك أبرام من الله العلي مالك السموات والأرض، ومبارك الله العلي الذي سلم أعداءك في يدك، فأعطاه عشرا من كل شيء، وقال ملك سدوم لأبرام: أعطني النفوس، وأما الأملاك فخذها لنفسك". فقال أبرام للك سدوم: رفعت يدي إلى الرب الإله العلي مالك السماء والأرض، لا آخذن لا خيطا ولا شراك نعل، ولا من كل ما هو لك، فلا تقول: أنا أغنيت أبرام، ليس لي غير الذي أكله الغلمان، وأما نصيب الرجال الذين ذهبوا معي "(۱).

والملمح الذي أقصده هنا هو ما ورد من ذكر "ملكي صادق وأبرام لله العلي مالك السموات والأرض، مع أن قول "ملكي صادق" كان في صيغة الدعاء، وأما قول أبرام فإنه كان في صيغة القسم ألا يأخذ شيئا من الغنائم إلا ما استثناه، ويُعكر على هذا الموقف الدعوي أيضا -من وجهة نظر الباحث- قول أبرام "فلا تقول: أنا أغنيت أبرام"، فإن الباحث يرى في العبارة جفاء، وسوء معاملة لملك قطع طريقا طويلا لاستقباله، وشُكُره على ما قام به من عملية إنقاذ ناجحة، ولو أنه شفع هذا بأن حمد الله العلي مالك السموات والأرض على توفيقه؛ لكان الموقف أجمل، ولكنا لا نلمح أي شكل من أشكال الدعاء أو الحمد لله على ما وفقه له من نصر على ملك قادر وحلفائه في هذا الزمان!

<sup>(</sup>۱) شوى: كلمة عبرية معناها "سهل" والمراد الموطن الذي استقبل فيه ملك سدوم أبرام بعد عودته. دائرة المعارف الكتابية، ٥٧١/٤.

<sup>(</sup>٢) مَلْكِي صَادِق: اسم سامي، معناه "ملك البر"، وهو ملك شاليم أي أورشليم [القدس]، وكاهن الله العلي، أخرج خبزا وخمرا لإبراهيم في وادي "شوى" وأخذا عُشرا منه. قاموس الكتاب المقدس، ٩٢٢.

<sup>(</sup>٣) سفر التكوين ١٤: ١٧: ٢٤.



أين هذا الجفاف العجيب مما ورد عن النبي -صَالَّسَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- في غزوة بدر حيث استقبل "نبي الله -صَالَّسَهُ عَيْهِ وَسَلَّمَ- القبلة، ثم مد يديه، فجعل يهتف بربه: "اللهم أنجز لي ما وعدتني، اللهم آت ما وعدتني، اللهم إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تعبد في الأرض"، فما زال يهتف بربه، مادّا يديه مستقبل القبلة، حتى سقط رداؤه عن منكبيه، فأتاه أبو بكر فأخذ رداءه، فألقاه على منكبيه، ثم التزمه من ورائه، وقال: يا نبي الله، كفاك مناشدتك ربك، فإنه سينجز لك ما وعدك، فأنزل الله -عَرَّقِجَلَّ-: (إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُمْ بِأَلْفٍ مِنَ الْمَلائِكَةِ مُرْدِفِينَ) (١) فأمده الله بالملائكة "(١) (٢) (٢).

وفي أعقاب المعركة "يوم أحد وانكفأ المشركون، قال: رسول الله -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ الستووا حتى أثني على ربي، فصاروا خلفه صفوفا، فقال: "اللهم لك الحمد كله، اللهم لا قابض لما بسطت، ولا باسط لما قبضت، ولا هادي لما أضللت، ولا مضل لمن هديت، ولا معطي لما منعت، ولا مانع لما أعطيت، ولا مقرب لما باعدت، ولا مباعد لما قربت، اللهم ابسط علينا من بركاتك ورحمتك وفضلك ورزقك، اللهم إني أسألك النعيم المقيم الذي لا يحول ولا يزول، اللهم إني أسألك النعيم يوم العيلة والأمن يوم الخوف، اللهم إني

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال: ٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الجهاد والسير، باب الإمداد بالملائكة في غزوة بدر وإباحة الغنائم، حديث رقم ١٧٦٣.

<sup>(</sup>٣) وتظهر دائما -في جميع أحواله -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمْ - هذه الحال من الضراعة والانطراح على عتبات القدس الإلهي إظهارا لكمال العجز إلا من حول الله وقوته، وطلبا للمعونة والتأييد ممن لا يملكها إلا هو، فأثناء غزوة أحد، وعند تحول النصر إلى هزيمة " فقال رسول الله -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ -: "أين كنت اليوم يا سعد؟ فقلت: حيث رأيت رسول الله، فأجلسني أمامه، فجعلت أرمي، وأقول: اللهم سهمك فارم به عدوك ورسول الله -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يقول: "اللهم استجب لسعد، اللهم سدد لسعد رميته، إيها سعد، فداك أبي وأمي" فما من سهم أرمي به إلا، وقال رسول الله -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: "اللهم سدد رميته، وأجب دعوته، إيها سعد" حتى إذا فرغت من كناني، نثر رسول الله -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - ما في كنانته،... قال الزهري: "إن السهام التي رمى بها سعد يومئذ كانت ألف سهم. المستدرك على الصحيحين، الحاكم، محمد بن عبد الله بن محمد، ٢٨/٣، حديث رقم ٤٣١٤، تحقيق: مصطفى عطا، ط١، دار الكتب العلمية: بيروت، ١١٤١ه، ١٩٩٥م.

عائذ بك من شر ما أعطيتنا وشر ما منعت، اللهم حبب إلينا الإيمان وزينه في قلوبنا، وكره إلينا الكفر، والفسوق، والعصيان، واجعلنا من الراشدين، اللهم توفنا مسلمين، وأحينا مسلمين، وألحقنا بالصالحين غير خزايا ولا مفتونين، اللهم قاتل الكفرة الذين يكذبون رسلك، ويصدون عن سبيلك، واجعل علهم رجزك وعذابك، اللهم قاتل الكفرة الذين أوتوا الكتاب إله الحق"(۱).

-الأنفرُ

هكذا تُصنع المواقف الدعوية، وهكذا تبرز خصائص النبوة والرسالة، وهذا هو جوهر الدين، وحقيقة الدعوة وطبائع المرسلين كما جاء به الشرع، وكما يتصورها العقل والمنطق.



(۱) مسند أحمد، أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال، ۲٤٦/۲٤، حديث رقم ١٥٤٩٢، وقال محققو المسند: رواته ثقات.



# المبحث الرابع وعد الله تعالى لأبرام بالذرية المطلب الأول أدب الطلب بين سفر التكوين والقرآن الكريم:

وسط هذا الجفاف الدعوي، والغياب الواضح لملامح النبوة والرسالة، التي تبرز ملامحها في شخصية "ملكي صادق" أوضح منها في إبراهيم -عَيَهِ السَّلَامُ-؛ يشير سفر التكوين (١) إلى أن الله وعد أبرام أن يكون سنده وظهيره، فيرد أبرام في قنوط واضح قائلا: "أيها السيد الرب، ماذا تعطيني وأنا ماض عقيما، ومالك بيتي هو أليعازر الدمشقي (٢)؟" وقال أبرام أيضا: "إنك لم تعطني نسلا، وهوذا ابن بيتي وارث لي "(٣)، ولا نعرف شبها لهذا القنوط إلا ما ورد في القرآن الكريم في حق بني إسرائيل، (قَالُوا أُوذِينَا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَأْتِينَا وَمِنْ بَعْدِ مَا جِئْتَنَا) (٤)، فلا شكر على نعمة، ولا صبر على بلاء!

والقرآن الكريم يعرض هذه الحالة المصورة للرغبة الفطرية عند خلق الله ورسل الله منهم- في الذرية الصالحة، ولكن يبرز التضرع الصادق، والرجاء الخاضع، المشفوع بالطمع في ذرية تحمل هم الدين والدعوة، قال تعالى: (ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ المشفوع بالطمع في ذرية تحمل هم الدين والدعوة، قال تعالى: (ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِيًّا إِذْ نَادَى رَبَّهُ نِدَاءً خَفِيًّا قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِي وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَائِكَ رَبِّ شَقِيًّا وَإِنِّي خِفْتُ الْمُوَالِيَ مِنْ وَرَائِي وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقِرًا فَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا يَرثُفِي وَيَرثُ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًّا) (٥)، فهو "لم يرد الولد بشهوته الدنيا وأخذ يرثُفِي وَيَرثُ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًّا) (١٥)، فهو "لم يرد الولد بشهوته الدنيا وأخذ الحظوظ منها، وإنما طلب الولد ليقوم بحق الله... يكون وارثا لي أي يبقى بعدي، ويرث من آل يعقوب النبوة وتبليغ الرسالة... ترضى عنه فيكون مرضيًا لك"(٢)، وبقول تعالى:

<sup>(</sup>١) سفر التكوين ١٥: ١: ١١.١.

<sup>(</sup>٢) أليعاز الدمشقي، وكيل بيت إبراهيم، وخادمه الأمين. قاموس الكتاب المقدس، ص١١٣.

<sup>(</sup>٣) سفر التكوين ١٥: ٢، ٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف: ١٢٩.

<sup>(</sup>٥) سورة مربم: ٢: ٦.

<sup>(</sup>٦) لطائف الإشارات للقشيري، ٢٠/٢.

(وَزَكَرِيًّا إِذْ نَادَى رَبَّهُ رَبِّ لَا تَذَرْنِي فَرْدًا وَأَنْتَ خَيْرُ الْوَارِثِينَ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبْنَا لَهُ يَحْيَى وَأَصْلَحْنَا لَهُ زَوْجَهُ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ) (١). "سأل ربه أن يرزقه ولدا يرثه، ولا يدعه وحيدا بلا وارث، ثم رد أمره إلى الله مستسلما فقال:... إن لم ترزقني من يرثني فلا أبالي، فإنك خير وارث (١).

يَعِهُ الْأَزْهِرَ

هذا وحي الله، وتلك سنته في التعبير عن حقيقة النبوة والرسالة، وحال الأنبياء والمرسلين، وهذا أدب النبوة عند السؤال والطمع فيما عند الله تعالى، لا يسخطون، ولا يضجرون، ولا يقدمون بين يدي الله تعالى، يستمنحون الله، ثم يُسلمون بمراده فيهم، لقد سأل نوح -عَلَيْوالشَّلَامُ- ربه بدافع غريزة الأبوة، وتعلقا أن يكون ابنه من الناجين، فقال: (رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعْدَكَ الْحَقُّ وَأَنْتَ أَحْكَمُ الْحَاكِمِينَ قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّ عُمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ فَلَا تَسْأَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أَعِظُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ قَالَ رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْأَلُكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلَّا تَعْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِي أَكُنْ الْجَاهِلِينَ قَالَ رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْأَلُكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلَّا تَعْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِي أَكُنْ مِنَ الْجَاهِرِينَ قِيلَ يَا نُوحُ اهْبِطْ بِسَلَامٍ مِنَّا وَبَرَكَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَمٍ مِمَّنْ مَعَكَ وَأُمَمٌ مَنَّ مُعَكَ وَأُمَمٌ مَنَّ مَعَلُكَ وَأَمْمٌ مَنَّ عَذَابٌ أَلِيمٌ)".

فلما أخبره تعالى أن "مدار الأهلية هو القرابة الدينية، وقد انقطعت بالكفر"(٤)، طوى عاطفة الأبوة، واستعاذ بالله أن يسأله ما ليس له به علم.



<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: ٨٩، ٩٠.

<sup>(</sup>٢) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، الزمخشري، محمود بن عمرو بن أحمد، ١٣٣/٣، ط٣، دار الكتاب العربي: بيروت، ١٤٠٧هـ

<sup>(</sup>٣) سورة هود: ٤٥: ٤٨.

<sup>(</sup>٤) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، الألوسي، محمود بن عبد الله ٢٦٦/٦، تحقيق: على عطية، ط١، دار الكتب العلمية: بيروت، ١٤١٥هـ

للبنين بأسوان



# المطلب الثاني علامة الوعد الإلهي بالذرية (الطيور الأربعة)

لما بشر الرب أبرام أنه سيولد له، وأن نسله سيرثه، وسيكونون كنجوم السماء، وأنه سيورثهم هذه الأرض؛ فطلب أبرام علامة على وراثته لهذه الأرض فقال له الرب: "خذ لي عجلة ثلاثية، وعنزة ثلاثية، وكبشا ثلاثيا، وبمامة وحمامة"، فأخذ هذه كلها، وشقها من الوسط، وجعل شق كل واحد مقابل صاحبه، وأما الطير فلم يشقه، فنزلت الجوارح على الجثث، وكان أبرام يزجرها... ثم غابت الشمس فصارت العتمة، وإذا تنور دخان ومصباح نار يجوز بين تلك القطع، في ذلك اليوم قطع الرب مع أبرام ميثاقا قائلا: لنسلك أعطي هذه الأرض من نهر مصر إلى النهر الكبير، نهر الفرات"(١).

والمقصود من هذه القصة أن الله أراد أن يؤكد لإبراهيم وعده بتوريثه الأرض من نهر مصر إلى النهر الكبير، بما كان معلوما في هذا الزمان "حيث كان المتعاهدون يسيرون بين اللحوم الدامية، وبلتمسون من الله أن يُحرَقوا مثل هذه الضحايا، إن خالفوا التزامهم، وكان الله يجتاز في رمز نار... والتزام المتعاهدين رسمي يُعبَّر عنه بـ "يمين اللعنة" التي يقسمونها لدى اجتيازهم ما بين الحيوانات المجزأة"().

وهكذا -حسب سفر التكوين - نزل الله تعالى، ومشى بين قطع لحم العِجْلة والعنزة والكبش ذوات الثلاثة أعوام، واليمامة والحمامة، كتأكيد لوعده لأبرام!

#### قصة الطيور الأربعة في القرآن الكريم:

وردت هذه القصة في القرآن الكريم في سياق آخر، ولسبب آخر، فجاءت في سياق ما يسمى بالمجموعة القصصية، والتي يُقصد بها ورود عدد من القصص تعالج موضوعا واحداً، وفي سورة البقرة، جاءت قصة النمروذ، وقصة الذي مر على قربة وهي خاوبة على عروشها، وقصة طلب الخليل -عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ- أن يعرف: كيف يُحيى الله الموتى، كلها تعالج قضية واحدة، وهي قدرته سبحانه على إحياء الموتى.

<sup>(</sup>١) سفر التكوين ١٥: ٩: ١١ و ١٧، ١٨.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الكتاب المقدس، الترجمة اليسوعية، ص٩٠، هامش ٤.

قال تعالى: (وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ الْمُوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ وَلَكِنْ لِيَطْمُرُونَ عَلَى اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ) (١) .

كالعة الأزهر

في الصحيح عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ -رَضَالِيَّهُ عَنْهُ- قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-: نَحْنُ أَحَقُّ بِالشَّكِّ مِنْ إِبْرَاهِيمَ إِذْ قَالَ: (رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ الْمُوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لَيَطْمَئِنَّ قَلْبِي) (٢).

و"المراد نفي الشك عنهما، أي لم يشك، ونحن كذلك، ولو شك لكنا أولى بذلك منه؛ إعظاما لإبراهيم"(٣). "فلم يكن ذلك شكا منه، ولم يُرد به رؤية القلب، وإنما أراد به رؤية العين"(٤).

وقيل: "لما نزل (وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ الْمُؤْتَى)، قال قوم: شك إبراهيم ولم يشك نبينا، فقال رسول الله -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ-: "أنا أحق بالشك من إبراهيم"، تواضعًا وتقديما لإبراهيم على نفسه يريد: إنا لم نشك ونحن دونه، فكيف يشك هو؟" (٥).

"فسأل كشف غطاء العيان بعيني رأسه ليزداد بنور اليقين يقيناً في قدرة الله... على معنى طلب الزبادة في يقينه"(٦).

(١) سورة البقرة: ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب تفسير القرآن، سورة البقرة، باب: "وإذا قال إبراهيم رب أرني كيف تحيي الموتى..."، حديث رقم ٤٥٣٧.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري بشرح صحيح البخاري، ابن حجر، أحمد بن علي بن حجر، ١٤٠/١، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، محب الدين الخطيب، عبد العزيز بن باز، دط، دار المعرفة: بيروت، ١٣٧٩هـ

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن، الأخفش، سعيد بن مسعدة، ١٩٨/١، تحقيق: هدى قراعة، ط١، مكتبة الخانجي: القاهرة، ١٤١١هـ، ١٩٩٠م.

<sup>(</sup>٥) شرح صحيح البخاري، ابن بطال، علي بن خلف بن عبد الملك ٥٢٥/٩، تحقيق: ياسر إبراهيم، ط٢، مكتبة الرشد: الرباض، ١٤٢٣هـ، ٢٠٠٣م.

<sup>(</sup>٦) تفسير التستري، سهل بن عبد الله بن يونس، ص٣٧، جمع: محمد البلدي، تحقيق: محمد باسل عيون السود، ط١، دار الكتب العلمية: بيروت، ١٤٢٣هـ



"أخرج عبد الرزاق بسنده الصحيح عن معمر عن قتادة في قوله تعالى (فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ) قال: فمزَّقهن، قال: أُمر أن يخلط الدماء بالدماء، وأريش بالريش، ثم يجعل على كل جبل منهن جزءاً"(١) "ففعل ذلك إبراهيم، وأمسك رؤوسهنَّ عنده، ثمَّ دعاهنَّ، فقال: تعالين بإذن الله، فجعلت أجزاء الطُّيور يطير بعضها إلى بعض، حتى تكاملت أجزاؤها، ثمَّ أقبلن على رؤوسهنَ"(١)، "فشاهد إبراهيم عَيْبُوالسَّلَمُ ما كان يعلمه غيباً رأْيَ عيْن، وعلم كيف يفعل الله ذلك"(١).

والقرآن الكريم يصدق ما بقي من حق في هذه الكتب، ويهيمن علها؛ فيشير إلى ما بها من تحريف، ويبين الحق الذي كان من قصص، وما سواه.

وكالمعتاد تُذيّل القصة في القرآن الكريم بما يُجمِل هدفها، ويبين الغاية من سردها، فذيل سبحانه القصة ببيان أنه تعالى "عَزِيزٌ، لا يمتنع عليه ما يريد، حَكِيمٌ فيما يُدبّر، لا يفعل إلا ما فيه الحكمة"(٤).

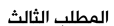


<sup>(</sup>١) جامع البيان عن تأويل آي القرآن للطبري، ١٤١/٤، ويُنظر أيضا: الصحيح المسبور من التفسير بالمأثور، ٣٧٢/١.

<sup>(</sup>٢) الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، الواحدي، على بن أحمد بن محمد، ص١٨٦، تحقيق: صفوان داوودي، ط١، دار القلم: دمشق، الدار الشامية: بيروت، ١٤١٥هـ

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للزجاج، ٣٤٦/١.

<sup>(</sup>٤) معانى القرآن وإعرابه للزجاج، ٣٤٦/١.



اللُّغِهُ اللَّاهِرَ

# تحول أبرام إلى إبراهيم وحصر العهد في ذرية إبراهيم من سارة تحول أبرام إلى إبراهيم:

في هذه المسألة التي نحن بصددها يتفضل الله على إبراهيم بتغيير اسمه، "فسقط أبرام على وجهه، وتكلم الله معه قائلا: أما أنا فهو ذا عهدي معك، وتكون أبا لجمهور من الأمم، فلا يدعى اسمك بعد أبرام، بل يكون اسمك إبراهيم؛ لأني أجعلك أبا لجمهور من الأمم، وأثمرك كثيرا جدا، وأجعلك أمما، وملوك منك يخرجون "(١).

وقد سبق معنا أن "أبرام" معناه: الأب الرفيع أو المُكرم، ومعنى إبراهيم: أبو رهام، أي أبو جمهور"(٢).

وإذا يممنا وجوهنا شطر القرآن الكريم وجدنا أن إبراهيم -عَلَيْءَالسَّلَامُ- ورد ذكره في القرآن الكريم في نحو ستين موضعا، اتفقوا في جميعها على القراءة بـ "إبراهيم، "(واختلفوا) في ثلاثة وثلاثين موضعا... فروى هشام من جميع طرقه (إبراهام)... واختلف عن ابن ذكوان فرُوى عنه بالياء [إبراهيم] كالجماعة... وبالألف فيها كهشام"(٣).

فهل في ذلك إشارة إلى إمكان تغيير اسم إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَامُ- تصديقا لما جاء في سفر التكوين؟ أو أنه حكاية للغات العرب في اسم "إبراهيم" حيث كانت العرب "إذا أعربت اسما من غير لغتها أو بنته؛ اتسعت في لفظه، لجهل الاشتقاق فيه"(٤)؟

قال أبو حيان: "وفيه لغى ست: إبراهيم بألف وياء وهي الشهيرة المتداولة، وبألف مكان الياء [إبراهام]، وبإسقاط الياء مع كسر الهاء [إبراهِم]، أو فتحها [إبراهَم]، أو

<sup>(</sup>١) سفر التكوين: ١٧، ٣: ٦.

<sup>(</sup>٢) قاموس الكتاب المقدس، نخبة من الأساتذة، ص٤.

<sup>(</sup>٣) النشر في القراءات العشر، ابن الجزري، محمد بن محمد بن يوسف ٢٢١/٢، تحقيق: علي الضباع، دط، المطبعة التجاربة: القاهرة، دت.

<sup>(</sup>٤) الحجة في القراءات السبع، ابن خالويه، الحسين بن أحمد ص٨٦، تحقيق: عبد العال مكرم، ط٤، دار الشروق: بيروت، ١٤٠١هـ



ضمها [إبراهُم]، وبحذف الألف والياء وفتح الهاء [إبرهَم] (۱)، والقراءات تيسير الله تعالى على الأمة بإنزال القرآن على لهجات العرب.

وعلى كل حال، فإني لأبحث وأفتش في نصوص هذا السفر عن مضمون ديني، أو ملمح دعوي، أو بُعد تربوي، فلا أقف من ذلك على شيء، بل إن العهد الذي نحن بصدده الآن هو الختان! "وقال الله لإبراهيم: وأما أنت فتحفظ عهدي، أنت ونسلك من بعدك في أجيالهم، هذا هو عهدي الذي تحفظونه بيني وبينكم، وبين نسلك من بعدك، يختن منكم كل ذكر، فتختنون في لحم غرلتكم، فيكون علامة عهد بيني وبينكم"(٢).

إن الختان شعيرة من شعائر الله تعالى، ولكن أهذا هو تفسير عهد الله لآدم وذريته، والذي استحق به الإمامة، واستحق به أن يكون نسله كعدد نجوم السماء؟

لقد ذُكر عهد الله لإبراهيم في القرآن الكريم، "وفي هذا العهد سبعة تأويلات: أحدها: أنه النبوة، وهو قول السدي. والثاني: أنه الإمامة، وهو قول مجاهد، والثالث: أنه الإيمان، وهو قول قتادة. والرابع: أنه الرحمة، وهو قول عطاء. والخامس: أنه دين الله وهو قول الضحاك. والسادس: أنه الجزاء والثواب. والسابع: أنه لا عهد عليك لظالم أنه تطيعه في ظلمة، وهو قول ابن عباس"(").

هذه هو العهد الذي عاش به إبراهيم -عَلَيْ السَّلَمُ -، ومات عليه، ووصى به أبناءه، قال تعالى: (إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ وَوَصَّى بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَلَا تَعْقُوبُ يَا بَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءَ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمُوتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِلَهًا وَاحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ) (نَا)، هذا هو العهد الإلهي لإبراهيم -عَيْهِ السَّرَكَة، وهو الشرف، وأما

<sup>(</sup>۱) تفسير البحر المحيط، أبو حيان، محمد بن يوسف ٧٤٢/١، تحقيق: عادل عبد الموجود، علي معوض، ط١، دار الكتب العلمية: بيروت، ١٤٢٢هـ، ٢٠٠١م.

<sup>(</sup>٢) سفر التكوين: ١٧، ٣: ٦.

<sup>(</sup>٣) النكت والعيون، الماوردي، على بن محمد بن محمد ١٨٥/١.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة: ١٣١: ١٣٣.

شواغل الحياة الدنيا، فليست هاجسا يُوصي به الأنبياء، أو يُوصى به أبناء الأنبياء، وإن كانوا يأخذون بأسباب المعايش، ويضطلعون بمسؤولياتهم الدنيوية تجاه أهلهم وذرياتهم.

كالعة الأزهر

أما سفر التكوين فالمتدبر يلحظ بشكل واضح الإصرار على حصر البركة والعهد الإلهي في إبراهيم وذريته، في حين يشير بإجمال عجيب إلى مؤهلات هذه البركة والعهد الإلهي! كقوله: "أنا الله القدير سر أمامي وكن كاملا؛ فأجعل عهدي بيني وبينك، وأكثرك كثيرا جدا" (). فالبركة هنا مرتبطة بأشخاص، وفي المقابل نجدها في القرآن الكريم ترتبط بالمبادئ والقيم، يقول تعالى: "قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِنْ ذُرِيَّتِي قَالَ لَا يَنالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ"، فالظالم لا ينال عهد الله ولو كان من نسل إبراهيم -عَيَهُ السَّلَامُ-، والولاية التي قدرها النبي -صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَلَيْهَ الإيمان والتقوى.

هذا الاستقطاب، والإصرار على حصر الغيرية في فرع من أبناء آدم دون غيره، يتوافق مع روح العنصرية البغيضة لدى الهود، ويشير -بما لا يدع مجالا للشك- إلى مصدر هذه العنصرية، التي لا يمكن أن تكون وحيا إلهيا، فالله تعالى رب الجميع وخالق الجميع، وعهده لا ينال ظالما، كائنا من كان.

#### حصر عهد الله لإبراهيم في نسله من سارة:

واستمرارا في طريق الإقصاء ورؤية الذات يتجدد -حسب سفر التكوين- عهد الإله لإبراهيم في نسله من سارة فقط.

جاء في سفر التكوين: "فقال الله: بل سارة امرأتك تلد لك ابنا، وتدعو اسمه إسحاق، وأقيم عهدي معه عهدا أبديا لنسله من بعده، وأما إسماعيل فقد سمعت لك فيه، ها أنا أباركه وأثمره وأكثره كثيرا جدا، اثني عشر رئيسا يلد، وأجعله أمة كبيرة، ولكن عهدي أقيمه مع إسحاق الذي تلده لك سارة في هذا الوقت في السنة الآتية"(٢).

علما أن هذا العهد المزعوم سوف ينحصر بعد ذلك -بزعمهم- في يعقوب بن

<sup>(</sup>١) سفر التكوين ١٧: ١، ٢.

<sup>(</sup>٢) سفر التكوين ١٧: ١٩: ٢١.



إسحاق، ويُقصى منه "عيسو" عن طريق الحيلة والخداع والتآمر (۱) من يعقوب ورفقة زوجة إسحاق ضد عيسو، وتنجح الحيلة والخداع والتآمر في سلب العهد وحق البكورية من "عيسو" ليصبح حصربا ليعقوب وأولاده من بعده!

ويظهر الإقصاء كذلك، وتبرز العنصرية حينما يذكر سفر التكوين إسحاق باسمه، ويعبر عن إسماعيل -عَلَيْهِ السَّلَامُ- بابن الجارية، وكأنهما ليسا -معا- ابني الخليل - عَلَيْهِ السَّلَامُ-، إن إسماعيل -عَلَيْهِ السَّلَامُ- هو البكر، وله حق -عندهم- باعتبار بكوريته، ولكن كونه ابن جارية يضعه في مرتبة أقل، بل لا يُذكر اسمه كما يُذكر اسم إسحاق!

لقد رأت "سارة ابن هاجر المصرية - الذي ولدته لإبراهيم - يلعب مع ابنها إسحاق، فقالت لإبراهيم: اطرد هذه الخادمة وابنها، فإن ابن هذه الجارية لن يرث مع ابني إسحاق"(١).

ولما عاتبها إبراهيم على ذلك، إذا بالإله (العادل) يقول لإبراهيم: "لا يقبح في عينيك من أجل الغلام ومن أجل جاريتك، في كل ما تقول لك سارة اسمع لقولها؛ لأنه بإسحاق يُدعى لك نسل، وابن الجارية أيضا سأجعله أمة؛ لأنه نسلك"(").

خطاب إقصائي عنصري جافٍ، لا ينبني على منطق أو شرع<sup>(٤)</sup>؛ فكلهم أبناء إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَامُ-، كما أن الخلق جميعا عبيد الله تعالى، وكلهم أمامه سواء، وإنما يتفاضلون بالتقوى والعمل الصالح.

ولكن الروح العدمية للذين حرفوا كلام الله تعالى لا تلبث تنتقل من إقصاء إلى

<sup>(</sup>١) سفر التكوين ٢٧: ١: ٤٥.

<sup>(</sup>٢) سفر التكوين: ٢١: ١٠. النسخة اليسوعية.

<sup>(</sup>٣) سفر التكوين ٢١: ١٢، ١٣.

<sup>(</sup>٤) في سفر التثنية: "إذا كان لرجل امرأتان، إحداهما محبوبة والأخرى مكروهة، فولدتا له بنين، المحبوبة والمكروهة، فإن كان الابن البكر للمكروهة فيوم يقسم لبنيه ما كان له، لا يحل له أن يقدم ابن المحبوبة بكرا على ابن المكروهة البكر، بل يعرف ابن المكروهة بكرا ليعطيه نصيب اثنين من كل ما يوجد عنده؛ لأنه هو أول قدرته، له حق البكورية" ٢١: ١٥: ١٧. فهذا الخطاب الإقصائي يخالف تعاليم التوراة نفسها.

عنصرية، يكشف عن عداء للإنسانية ورؤية سلبية للآخر من جانب وتقديس للذات من جانب آخر.

اللُّغِهُ اللَّاهِرَ

ويخبرنا سفر التكوين أيضا "وأعطى إبراهيم إسحاق كل ما كان له، وأما بنو السراري اللواتي كانت لإبراهيم فأعطاهم إبراهيم عطايا، وصرفهم عن إسحاق ابنه شرقا إلى أرض المشرق، وهو بعد عي"(١)، فأبناء الجواري والسراري مرتبة أدنى في الدين والدنيا، هكذا عدالة رب الهود.

#### محاولات تجميل العهد الإلهي لإبراهيم:

يُحمد لبعض الباحثين المسيحيين محاولاتهم إضفاء المسؤولية على اختيار الله لبني إسرائيل، وكأنهم جوا من فجاجة هذا الإقصاء، القائم على اختيار رجل وذريته بلا مسوغ شرعي أو منطقي.

يقول القس عيسى دياب: "لكن هل الله اختار إسرائيل لميزة فيها دون شعوب العالم؟ بالطبع لا، والعهد القديم يوضح ذلك "لأنك أنت شعب مقدس للرب إلهك، إياك قد اختار الرب إلهك لتكون له شعبا أخص من جميع الشعوب الذين على وجه الأرض، ليس من كونكم أكثر من سائر الشعوب، التصق الرب بكم واختاركم، لأنكم أقل من سائر الشعوب، بل من محبة الرب إياكم، وحفظه القسم الذي أقسم لآبائكم، أخرجكم الرب بيد شديدة وفداكم من بيت العبودية من يد فرعون ملك مصر، فاعلم أن الرب إلهك هو الله، الإله الأمين، الحافظ العهد والإحسان للذين يُحبونه ويحفظون وصاياه إلى ألف جيل"(٢) ... لكن هذا الاختيار مشروطا بالبقاء على عبادة الله الواحد، وعندما لا يُطبق الشعب هذا الشرط فالاختيار لا يعني شيئا على الإطلاق، ثم إن هذا الاختيار مصحوب بمسؤولية، والمسؤولية هي نشر رسالة الله الواحد في بقاع الأرض كلها... هذا الاختيار ليس اختيارا تفضيليا، بل اختيارا لدعوة ومسؤولية".

<sup>(</sup>١) سفر التكوين ٢٥: ٥، ٦.

<sup>(</sup>٢) سفر التثنية ٧: ٦: ٩.

<sup>(</sup>٣) العهد القديم وعالمه وتحدياته، عيسى دياب ١٩٩/١، ٢٠٠، ط١، دار منهل الحياة: لبنان، ٢٠١٤.



هذا الفهم المتزن لمعنى العهد والاختيار يتوافق تماما مع الطرح الإسلامي.

يقول الله تعالى: (وَلَقَدْ آتَيْنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنَّبُوَّةَ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ وَآتَيْنَاهُمْ بَيِّنَاتٍ مِنَ الْأَمْرِ فَمَا اخْتَلَفُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَعْيًا بَيْنَهُمْ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ) (١).

"والْكِتابَ هو التوراة. وَالْحُكْمَ هو السنة والفقه، فيقال إنه لم يتسع فقه الأحكام على لسان نبي ما اتسع على لسان موسى -عَلَيْوالسَّلَامُ-، وَالنُّبُوَّةَ هي ما تكرر فيهم من الأنبياء، وقوله تعالى: (وَرَزَقْناهُمْ مِنَ الطَّيِّباتِ) يعني المستلذات الحلال، وبهذين تتم النعمة ويحسن تعديدها... وقوله تعالى: (عَلَى الْعالَمِينَ) يريد على عالم زمانهم. والبينات من الأمر: هو الوحي الذي فصلت لهم به الأمور. ثم أوضح تعالى خطأهم وعظمه بقوله: (فَمَا اخْتَلَفُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ ما جاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْياً بَيْنَهُمْ)، وذلك أنهم لو اختلفوا اجتهادا في طلب صواب لكان لهم عذر في الاختلاف، وإنما اختلفوا بغيا وقد تبينوا الحقائق، ثم توعدهم تعالى بوقف أمرهم على قضائه بينهم يوم القيامة"(٢).

إن هذه المحاولة تؤكد اقتناعهم بأن عهد الله تعالى يقوم على الدين، وليس على علائق القربي.



(١) سورة الجاثية: ١٦، ١٧.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ابن عطية، عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن، ٨٤/٥، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي، ط١، دار الكتب العلمية: بيروت، ١٤٢٢هـ

#### المبحث الخامس

اللُّغِهُ اللَّاهِرَ

# نزول الله والملائكة عند إهلاك قرى قوم لوط -عَلَيْهِ السَّلَامُ -المطلب الأول

### قصة النزول بين سفر التكوين والقرآن الكريم

يخبرنا القرآن الكريم أن الملائكة نزلت لإهلاك قوم لوط -عَلَيْهِ السَّلَمُ-، قال تعالى: (وَلَمَّا جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيءَ عِمْ وَضَاقَ عِمْ ذَرْعًا وَقَالَ هَذَا يَوْمٌ عَصِيبٌ) ()، وقال تعالى: (قَالُوا يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَنْ يَصِلُوا إِلَيْكَ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِنَ اللَّيْلِ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنْكُمْ أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصُّبْحُ أَلَيْسَ الصَّبْحُ بِقَرِيبٍ) (1).

ولكن سفر التكوين يخبرنا أن الله نزل ومعه بعض ملائكته، "وظهر له الرب عند بلوطات ممرا، وهو جالس في باب الخيمة وقت حر النهار، فرفع عينيه ونظر، وإذا ثلاثة رجال واقفون لديه، فلما نظر ركض لاستقبالهم من باب الخيمة، وسجد إلى الأرض، وقال: يا سيد، إن كنت قد وجدت نعمة في عينيك فلا تتجاوز عبدك، ليؤخذ قليل ماء، واغسلوا أرجلكم واتكئوا تحت الشجرة، فآخذ كسرة خبز، فتسندون قلوبكم ثم تجتازون، لأنكم قد مررتم على عبدكم". فقالوا: هكذا تفعل كما تكلمت "(٢).

وبينما يخبرنا القرآن الكريم أن الملائكة لم تأكل، قال تعالى: (فَرَاغَ إِلَى أَهْلِهِ فَجَاءَ بِعِجْلٍ سَمِينٍ فَقَرَّبَهُ إِلَيْمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُوا لَا تَخَفْ وَبَشَّرُوهُ بِعِجْلٍ سَمِينٍ فَقَرَّبَهُ إِلَيْمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُوا لَا تَخَفْ وَبَشَّرُوهُ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ فَأَقْبَلَتِ امْرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَّتْ وَجْهَهَا وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ قَالُوا كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ إِنَّهُ هُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ) (٤).

يخبرنا سفر التكوين أنه بينما إبراهيم قائم كان الثلاثة يأكلون، "ثم ركض إبراهيم إلى البقر وأخذ عجلا رخصا وجيدا، وأعطاه للغلام، فأسرع ليعمله، ثم أخذ

<sup>(</sup>۱) سورة هود: ۷۷.

<sup>(</sup>۲) سورة هود: ۸۱.

<sup>(</sup>٣) سفر التكوين ١٨: ١: ٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الذاريات ٢٦: ٣٠.

زيدا ولبنا، والعجل الذي عمله، ووضعها قدامهم، وإذ كان هو واقفا لديهم تحت الشجرة أكلوا"(١).

وهكذا يكشف القرآن الكريم التحريف والتبديل الذي طرأ على القصة، وهي نفس اليد التي صورت الخالق يمشي في الجنة، وبسمع آدمُ وقع أقدامه، وبستتر منه خوفا أو حياء، ولا يعرف أين آدم إلا بعد أن يُخبره أنه أصبح عربانا، فيكتشف الخالق -بزعمهم- أنه أكل من الشجرة التي نهاه عنها! وهي كذلك يد التحريف التي تزعم أن الخالق ينزل على الأرض في صورة بشر، وبنزل مع الملائكة، وبجلس، وبغسلون أيديهم وأرجلهم، وبأكلون ويشربون!



(١) سفر التكوين ١٨: ٧، ٨.

### المطلب الثانى

كالعة الأزهر

#### شفاعة إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَمُ - في قوم لوط،

هذا هو الموقف الفريد الذي يمكن أن نلمح فيه ملامح النبوة في شخصية الخليل -عَيَهِ السَّلَامُ-.

جاء في سفر التكوين: "وأما إبراهيم فكان لم يزل قائما أمام الرب، فتقدم إبراهيم وقال: أفتهلك البار مع الأثيم؟ عسى أن يكون خمسون بارا في المدينة، أفتهلك المكان ولا تصفح عنه من أجل الخمسين بارا الذين فيه؟ حاشا لك أن تفعل مثل هذا الأمر، أن تميت البار مع الأثيم، فيكون البار كالأثيم، حاشا لك! أديان كل الأرض لا يصنع عدلا؟ فقال الرب: إن وجدت في سدم خمسين بارا في المدينة، فإني أصفح عن المكان كله من أجلهم، فأجاب إبراهيم وقال: إني قد شرعت أكلم المولى وأنا تراب ورماد، ربما نقص الخمسون بارا خمسة، أتهلك كل المدينة بالخمسة؟ فقال: لا أهلك إن وجدت هناك خمسة وأربعين، فعاد يكلمه أيضا وقال: عسى أن يوجد هناك أربعون، فقال: لا يسخط المولى فأتكلم، عسى أن يوجد هناك ثلاثون. فقال: لا أفعل إن وجدت هناك ثلاثين. فقال: إني قد شرعت أكلم المولى، عسى أن يوجد هناك عشرون. فقال: لا أهلك من أجل العشرين. فقال: لا أهلك من أجل العشرين. فقال: لا أهلك من أجل العشرة. فقال: لا أهلك من أجل العشرة.

وتبدو هنا في هذه القصة طبيعة النبوة الرحيمة، التي ترجو النجاة للآثم مهما بلغت ذنوبه، والتي استحق بها إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَمُ- ثناء الله تعالى، وهذا الثناء لم يرد إلا في القرآن الكريم.

فقد ذكر القرآن الكريم محاولات الشفاعة التي قام بها إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَمُ-، مع الإشارة إلى أن المعنى في القرآن العظيم أعظم وأفخم، حيث تتجلى رحمة الخليل - عَلَيْهِ السَّلَمُ - وحدبه وعطفه على لوط وقومه، على الرغم من الروع الذي أصابه.

<sup>(</sup>١) سفر التكوين ١٨: ٢٢: ٣٣.



قال تعالى: (فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ الرَّوْعُ وَجَاءَتْهُ الْبُشْرَى يُجَادِلُنَا فِي قَوْمِ لُوطٍ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ الرَّوْعُ وَجَاءَتْهُ الْبُشْرَى يُجَادِلُنَا فِي قَوْمِ لُوطٍ إِنَّ إِبْرَاهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَا إِنَّهُ قَدْ جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ وَإِنَّهُمْ آتِيهِمْ عَذَا إِنَّهُ قَدْ جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ وَإِنَّهُمْ آتِيهِمْ عَذَابٌ غَيْرُ مَرْدُودٍ)(١).

والمعنى: فلما "سري عن إبراهيم وانكشف ما راعه من الخيفة والرعب، إذ علم أن هؤلاء الرسل من ملائكة العذاب، وجاءته البشرى بالولد واتصال النسل، أخذ يجادل رسلنا فيما أرسلناهم به من عقاب قوم لوط، [و] جُعلت مجادلتهم ومراجعتهم مجادلة له تعالى؛ لأنها مجادلة في تنفيذ أمره، وإنما قال (يجادلنا) دون (جادلنا)، والأصل في جواب، "لما" أن يكون فعلا ماضيا؛ لتصوير تلك الحال كأنها حاضرة... والمراد بالمجادلة ما ذكر في سورة العنكبوت"(٢).

قال تعالى: (وَلَمَّا جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُوا إِنَّا مُهْلِكُو أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ إِنَّ أَهْلَهَا كَانُوا ظَالِينَ قَالَ إِنَّ فِيهَا لُوطًا قَالُوا نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَنْ فِيهَا لَنُنَجِّيَنَّهُ وَأَهْلَهُ إِلَّا امْرَأَتَهُ كَانَوْ فِيهَا لَنُنَجِّيَنَّهُ وَأَهْلَهُ إِلَّا امْرَأَتَهُ كَانَتْ مِنَ الْفُوْمِنِينَ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا كَانَتْ مِنَ الْمُوْمِنِينَ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا كَانَتْ مِنَ الْمُوْمِنِينَ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا عَيْرَ بَيْتٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ) (٤)، ولم يكن هؤلاء المؤمنون إلا "لوط وأهله إلا امرأته" (٥).

أخرج الطبري بسنده الحسن عن قتادة، قوله (فَمَا وَجَدْنَا فِهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِنَ الله الْمُسْلِمِينَ) قال: لو كان فيه أكثر من ذلك لأنجاهم الله، ليعلموا أن الإيمان عند الله محفوظ لا ضيعة على أهله"(٢)، ويؤكد هذا قوله تعالى: (قَالُوا يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَنْ يَصِلُوا إِلَيْكَ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِنَ اللَّيْلِ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنْكُمْ أَحَدٌ إِلَّا امْرَأَتَكَ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا وَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصَّبْحُ أَلَيْسَ الصَّبْحُ بِقَرِيبٍ)(٢)، وأشد من ذلك توضيحا قوله أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصَّبْحُ أَلَيْسَ الصَّبْحُ بِقَرِيبٍ)

<sup>(</sup>۱) سورة هود: ۷۶: ۲۷.

<sup>(</sup>٢) تفسير المنار، محمد رشيد رضا، ١٠٩/١٢.

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت: ٣١، ٣٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الذاريات: ٣٥، ٣٦.

<sup>(</sup>٥) التحرير والتنوير للطاهر ابن عاشور، ٧/٢٧.

<sup>(</sup>٦) الصحيح المسبور من التفسير بالمأثور، حكمت بشير، ٣٩٠/٤.

<sup>(</sup>٧) سورة العنكبوت:٨١.

تعالى: (إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْمٌ حَاصِبًا إِلَّا آلَ لُوطٍ نَجَّيْنَاهُمْ بِسَحَرٍ) (١).





# المطلب الثالث إسكان هاجر وإسماعيل عليهما السلام برية فاران

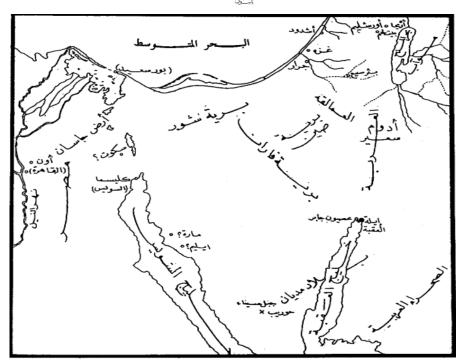
يخبرنا سفر التكوين أن إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَامُ- صرف هاجر وابنها -حسب رغبة سارة-، جاء فيه: "فبكّر إبراهيم صباحا، وأخذ خبزا، وقربة ماء، وأعطاهما لهاجر، واضعا إياهما على كتفها، والولد، وصرفها، فمضت وتاهت في برية بئر سبع، ولما فرغ الماء من القربة طرحت الولد تحت إحدى الأشجار، ومضت وجلست مقابله بعيدا نحو رمية قوس، لأنها قالت: لا أنظر موت الولد، فجلست مقابله، ورفعت صوتها وبكت، فسمع الله صوت الغلام، ونادى ملاك الله هاجر من السماء، وقال لها: مالك يا هاجر؟ لا تخافي، لأن الله قد سمع لصوت الغلام حيث هو، قومي احملي الغلام وشدي يدك به؛ لأني سأجعله أمة عظيمة، وفتح الله عينها فأبصرت بئر ماء، فذهبت وملأت القربة ماء، وسكن في البرية، وكان ينمو رامي قوس، وسكن في برية فاران، وأخذت له أمه زوجة من أرض مصر "(۱).

يرى اليهود والنصارى أن فاران التي سكن فيها هاجر وإسماعيل عليهما السلام هي "برية واقعة إلى جنوب يهوذا، وشرق برية بئر سبع وشور وقابل، بين جبل سيناء وكنعان، وكانت فيها قادس، وبطمة فاران أو أيلة (إيلات اليوم) على البحر الأحمر، كما كانت تشمل برية صين، أو كانت مندمجة فيها دون حد معين يفصل بينهما، وجميع هذه المعلومات تشير إلى السهل المرتفع أو الأرض الجبلية الواقعة إلى جنوب كنعان، تحيط بها من الجهات الأخرى برية شور وسلسلة الجبال المعروفة بجبل التيه ووادي العربة"(٢)، وقيل "إن برية فاران كان الاسم القديم لكل شبه جزيرة سيناء في العصور الكتابية"(٣)، وتلك وجهة النظر اليهودية المسيحية.

<sup>(</sup>١) سفر التكوين ٢١: ١٤: ٢١.

<sup>(</sup>٢) قاموس الكتاب المقدس، ٦٦٧.

<sup>(</sup>٣) دائرة المعارف الكتابية، ٦/٦.



خريطةلبرية فاران coptic-books.blogspot.com

ويقول ياقوت الحموي: عن فاران: "وهي من أسماء مكة في التوراة، قيل: هو اسم لجبال مكة"(١).

والنص الذي يقصده ياقوت هو: "جاء الرب من سيناء، وأشرق لهم من سعير، وتلألأ من جبل فاران"(٢).

وقد عقد الدكتور إبراهيم خليل أحمد، وقد كان أستاذا للاهوت المسيعي، ثم أسلم مبحثا يربط فيه بين هذه الفقرة في سفر التثنية، وبين قوله تعالى: (وَالتِّينِ وَالنَّيْتُونِ وَطُورِ سِينِينَ وَهَذَا الْبَلَدِ الْأَمِينِ) (٣).

إن القدر المتفق عليه، الذي لا يخالف فيه أحد أن إسماعيل -عَلَيْءِ السَّلَامُ- سكن برية فاران، والمتفق عليه أيضا أن إسماعيل -عَلَيْءِ السَّلَامُ- هو أبو العرب المستعربة،

<sup>(</sup>١) معجم البلدان، الحموي، ياقوت بن عبد الله ٢٢٥/٤، ط٢، دار صادر: بيروت، ١٩٩٥م.

<sup>(</sup>٢) سفر التثنية ٣٣: ٢.

<sup>(</sup>٣) محمد في التوراة والإنجيل والقرآن، ص٢٤، دط، دار المنار: القاهرة، ١٤٠٩هـ، ١٩٨٩م.



وهؤلاء العرب مقرهم الأصلي بلاد الحجاز.

والقرآن المهيمن جاء مبينا وحاكما، وساردا للقصة بما يتناسب مع جلال النبوة والرسالة، ويتناسب مع فضل آل إبراهيم الذين فضلهم الله تعالى على العالمين، قال تعالى: (رَبَّنَا إِنِّي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلَاةَ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَارْزُقْهُمْ مِنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ) (١).

وجاءت السنة بتفصيل الأحداث والأماكن، ففي الصحيح عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: أَوَّلُ مَا اتَّخَذَ النِّسَاءُ الْمِنْطَقَ (٢) مِنْ قِبَلِ أُمِّ إِسْمَاعِيلَ، اتَّخَذَتْ مِنْطَقًا لِتُعَفِّي أَثَرَهَا عَلَى سَارَةَ، ثُمَّ جَاءَ بِهَا إِبْرَاهِيمُ وَبِابْهَا إِسْمَاعِيلَ وَهِيَ تُرْضِعُهُ، حَتَّى وَضَعَهُمَا عِنْدَ الْبَيْتِ، عِنْدَ دَوْحَةٍ فَوْقَ زَمْزَمَ فِي أَعْلَى الْمُسْجِدِ وَلَيْسَ بِمَكَّةَ يَوْمَئِذٍ أَحَدٌ، وَلَيْسَ بِهَا مَاءٌ عَنْدَ الْبَيْتِ، عِنْدَ دَوْحَةٍ فَوْقَ زَمْزَمَ فِي أَعْلَى الْمُسْجِدِ وَلَيْسَ بِمَكَّةَ يَوْمَئِذٍ أَحَدٌ، وَلَيْسَ بِهَا مَاءٌ فَوَضَعَهُمَا هُنَالِكَ وَوَضَعَ عِنْدَهُمَا جِرَابًا فِيهِ تَمْرٌ، وَسِقَاءً فِيهِ مَاءٌ، ثُمَّ قَفَى إِبْرَاهِيمُ مُنْطَلِقًا، فَتَبِعَتْهُ أُمُّ إِسْمَاعِيلَ فَقَالَتْ: يَا إِبْرَاهِيمُ أَيْنَ تَذْهَبُ وَتَتْرُكُنَا بِهَذَا الْوَادِي الَّذِي مُنْطَلِقًا، فَتَبِعَتْهُ أُمُّ إِسْمَاعِيلَ فَقَالَتْ: يَا إِبْرَاهِيمُ أَيْنَ تَذْهَبُ وَتَتْرُكُنَا بِهَذَا الْوَادِي الَّذِي لَيْسَ فِيهِ إِنْسٌ وَلَا شَيْءٌ؟ فَقَالَتْ لَهُ ذَلِكَ مِرَارًا، وَجَعَلَ لَا يَلْتَفِتُ إِلَيْهَا، فَقَالَتْ لَهُ: اللهُ لَيْسَ فِيهِ إِنْسٌ وَلَا شَيْءٌ؟ فَقَالَتْ لَهُ ذَلِكَ مِرَارًا، وَجَعَلَ لَا يَلْتَفِتُ إِلَيْهَا، فَقَالَتْ لَهُ: اللهُ لَيْسَ فِيهِ إِنْسٌ وَلَا شَيْءٌ؟ فَقَالَتْ لَهُ ذَلِكَ مِرَارًا، وَجَعَلَ لَا يَلْتَفِتُ إِلَىٰ إِبْرَاهِيمُ حَتَّى إِذَا لَا لَقَيْتِهِ حَيْثُ فَا يُرْوَلَهُ لَا يَلْتَفِتُ وَلَكُ عَلَى الْعَلِقَ إِبْرَاهِيمُ حَتَّى إِلَا لَكُم لَا يَلْتَفِتُ وَلَاكُ مَرْكَ مَتَى إِنَا لَا لَيْلِقَ إِلَى أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِيَّتِي بِوَادٍ غَيْرٍ ذِي زَرْع حَتَّى بَلَغَ يَشْكُرُونَ...")(٢).

<sup>(</sup>۱) سورة إبراهيم: ۳۷.

<sup>(</sup>٢) المِنطَق: ثوب تلبسه الْمُرَّأَة ثمَّ تشد وَسطهَا بِحَبل، ثمَّ ترسل الْأَغْلَى على الْأَسْفَل إِلَى الرَّكْبَة. المحكم والمحيط الأعظم، ابن سيده، على بن إسماعيل ٢٨٥/٦، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، ط١، دار الكتب العلمية: بيروت، ١٤٢١هـ، ٢٠٠٠م. والمراد هنا إرخاء ذيلها حتى تغطي أثر أقدامها حتى لا تتبعها سارة.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب يزفون النسلان في المشي، حديث رقم ٣٣٦٤. وتتمة الحديث: "وَجَعَلَتْ أُمُّ إِسْمَاعِيلَ تُرْضِعُ إِسْمَاعِيلَ وَتَشْرَبُ مِنْ ذَلِكَ الْمَاءِ، حَتَّى إِذَا نَفِدَ مَا فِي السِّقَاءِ عَطِشَتْ وَعَطِشَ ابْنُهَا، وَجَعَلَتْ تَنْظُرُ إِلَيْهِ يَتَلَوَّى، أَوْ قَالَ يَتَلَبَّطُ؛ فَانْطَلَقَتْ كَرَاهِيَةَ أَنْ تَنْظُرَ إِلَيْهِ، فَقَامَتْ عَلَيْهِ ثُمَّ اسْتَقْبَلَتِ الْوَادِي تَنْظُرُ هَلْ تَرَى أَحَدًا فَوَجَدَتِ الصَّفَا أَقْرَبَ جَبَلٍ فِي الْأَرْضِ يَلِهَا، فَقَامَتْ عَلَيْهِ ثُمَّ اسْتَقْبَلَتِ الْوَادِي تَنْظُرُ هَلْ تَرَى أَحَدًا فَلَمْ تَرَ أَحَدًا، فَهَبَطَتْ مِنَ الصَّفَا حَتَّى إِذَا بَلَغَتِ الْوَادِي رَفَعَتْ طَرَفَ دِرْعِهَا ثُمَّ سَعِيْ الْإِنْسَانِ الْمُرْوَة فَقَامَتْ عَلَيْها وَنَظَرَتْ هَلْ تَرَى أَحَدًا، فَلَمْ تَرَ أَحَدًا، فَلَمْ تَرَ أَحَدًا، فَلَمْ تَرَ أَحَدًا، فَلَمْ تَرَ أَحَدًا،

كَالْغِهُ ٱلْأَنْفِلُ

فَفَعَلَتْ ذَلِكَ سَبْعَ مَرَّاتٍ. قَالَ ابْنُ عَبَّاسِ: قَالَ النَّبِيُّ -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-: فَذَلِكَ سَعْيُ النَّاس بَيْنَهُمَا، فَلَمَّا أَشْرَفَتْ عَلَى الْمُرْوَةِ سَمِعَتْ صَوْتًا، فَقَالَتْ: صَهِ، تُربدُ نَفْسَهَا، ثُمَّ تَسَمَّعَتْ، فَسَمِعَتْ أَيْضًا، فَقَالَتْ: قَدْ أَسْمَعْتَ إِنْ كَانَ عِنْدَكَ غِوَاثٌ، فَإِذَا هِيَ بِالْمُلَكِ عِنْدَ مَوْضِع زَمْزَمَ، فَبَحَثَ بِعَقِبِهِ أَوْ قَالَ: بِجَنَاحِهِ حَتَّى ظَهَرَ الْمَاءُ، فَجَعَلَتْ تُحَوِّضُهُ وَتَقُولُ بِيَدِهَا هَكَذَا، وَجَعَلَتْ تَغْرِفُ مِنَ الْمَاءِ فِي سِقَائِهَا وَهُوَ يَفُورُ بَعْدَ مَا تَغْرِفُ. قَالَ ابْنُ عَبَّاسِ: قَالَ النَّبِيُّ -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-: يَرْحَمُ اللهُ أُمَّ إسْمَاعِيلَ لَوْ تَرَكَتْ زَمْزَمَ، أَوْ قَالَ لَوْ لَمْ تَغْرِفْ مِنَ الْمَاءِ، لَكَانَتْ زَمْزَمُ عَيْنًا مَعِينًا، قَالَ فَشَرِبَتْ وَأَرْضَعَتْ وَلَدَهَا، فَقَالَ لَهَا الْمَلَكُ: لَا تَخَافُوا الضَّيْعَةَ فَإِنَّ هَا هُنَا بَيْتَ اللهِ يَبْنِي هَذَا الْغُلَامُ وَأَبُوهُ، وَإِنَّ اللهَ لَا يُضِيّعُ أَهْلَهُ. وَكَانَ الْبَيْتُ مُرْتَفِعًا مِنَ الْأَرْضِ كَالرَّابِيَةِ تَأْتِيهِ السُّيُولُ، فَتَأْخُذُ عَنْ يَمِينِهِ وَشِمَالِهِ، فَكَانَتْ كَذَلِكَ حَقَّ مَرَّتْ بِهمْ رُفْقَةٌ مِنْ جُرْهُمَ، أَوْ أَهْلُ بَيْتٍ مِنْ جُرْهُمَ مُقْبِلِينَ مِنْ طَرِيقِ كَدَاءٍ، فَنَزَلُوا فِي أَسْفَلِ مَكَّةَ فَرَأُوا طَائِرًا عَائِفًا (٣) فَقَالُوا: إِنَّ هَذَا الطَّائِرَ لَيَدُورُ عَلَى مَاءٍ، لَعَهْدُنَا بِهَذَا الْوَادِي وَمَا فِيهِ مَاءٌ، فَأَرْسَلُوا جَربًّا أَوْ جَربًّانِ فَإِذَا هُمْ بِالْمَاءِ، فَرَجَعُوا فَأَخْبَرُوهُمْ بِالْمَاءِ، فَأَقْبَلُوا، قَالَ: وَأُمُّ إِسْمَاعِيلَ عِنْدَ الْمَاءِ فَقَالُوا: أَتَأْذَنِينَ لَنَا أَنْ نَنْزِلَ عِنْدَكِ؟ فَقَالَتْ: نَعَمْ، وَلَكِنْ لَا حَقَّ لَكُمْ فِي الْمَاءِ، قَالُوا: نَعَمْ، قَالَ ابْنُ عَبَّاسِ: قَالَ النَّبِيُّ -صَلَّاللَّهُ مَلَيْهِ وَسَلَّمْ-: فَأَلْفَى ذَلِكَ أُمَّ إِسْمَاعِيلَ وَهِيَ تُحِبُّ الْإِنْسَ، فَنَزَّلُوا وَأَرْسَلُوا إِلَى أَهْلِيهمْ فَنَزَلُوا مَعَهُمْ، حَتَّى إِذَا كَانَ بِهَا أَهْلُ أَبْيَاتٍ مِنْهُمْ وَشَبَّ الْغُلَامُ وَتَعَلَّمَ الْعَرَبِيَّةَ مِنْهُمْ وَأَنْفَسَهُمْ وَأَعْجَبَهُمْ حِينَ شَبَّ فَلَمَّا أَدْرَكَ زَوَّجُوهُ امْرَأَةً مِنْهُمْ، وَمَاتَتْ أُمُّ إِسْمَاعِيلَ فَجَاءَ إِبْرَاهِيمُ بَعْدَمَا تَزَوَّجَ إِسْمَاعِيلُ يُطَالِعُ تَركَتَهُ، فَلَمْ يَجِدْ إسْمَاعِيلَ، فَسَأَلَ امْرَأَتَهُ عَنْهُ، فَقَالَتْ: خَرَجَ يَبْتَغِي لَنَا، ثُمَّ سَأَلَهَا عَنْ عَيْشِهمْ وَهَيْئَتِهمْ، فَقَالَتْ: نَحْنُ بشَرّ، نَحْنُ فِي ضِيقٍ وَشِدَّةٍ، فَشَكَتْ إِلَيْهِ، قَالَ: فَإِذَا جَاءَ زَوْجُكِ فَاقْرَئِي عَلَيْهِ السَّلَامَ وَقُولِي لَهُ يُغَيِّرْ عَتَبَةَ بَابِهِ، فَلَمَّا جَاءَ إِسْمَاعِيلُ كَأَنَّهُ آنَسَ شَيْئًا، فَقَالَ: هَلْ جَاءَكُمْ مِنْ أَحَدٍ قَالَتْ: نَعَمْ جَاءَنَا شَيْخٌ كَذَا وَكَذَا، فَسَأَلَنَا عَنْكَ فَأَخْبَرْتُهُ، وَسَأَلَنِي كَيْفَ عَيْشُنَا فَأَخْبَرْتُهُ أَنَّا فِي جَهْدٍ وَشِدَّةٍ قَالَ: فَهَلْ أَوْصَاكِ بشَيْءٍ؟ قَالَتْ: نَعَمْ، أَمَرَنِي أَنْ أَقْرَأَ عَلَيْكَ السَّلَامَ، وَنَقُولُ: غَيّرْ عَتَبَةَ بَابكَ، قَالَ: ذَاكِ أَبي، وَقَدْ أَمَرَنِي أَنْ أُفَارِقَكِ، الْحَقِي بِأَهْلِكِ، فَطَلَّقَهَا، وَتَزَوَّجَ مِنْهُمْ أُخْرَى، فَلَبثَ عَنْهُمْ إبْرَاهِيمُ مَا شَاءَ اللهُ، ثُمَّ أَتَاهُمْ بَعْدُ فَلَمْ يَجِدْهُ فَدَخَلَ عَلَى امْرَأَتِهِ فَسَأَلَهَا عَنْهُ فَقَالَتْ: خَرَجَ يَبْتَغِي لَنَا قَالَ: كَيْفَ أَنْتُمْ، وَسَأَلَهَا عَنْ عَيْشِهمْ وَهَيْئَتِهمْ، فَقَالَتْ: نَحْنُ بِخَيْرِ وَسَعَةٍ، وَأَثْنَتْ عَلَى اللهِ. فَقَالَ: مَا طَعَامُكُمْ؟ قَالَتِ: اللَّحْمُ، قَالَ فَمَا شَرَابُكُمْ قَالَتِ الْمَاءُ، قَالَ: اللَّهُمَّ بَارِكْ لَهُمْ فِي اللَّحْمِ وَالْمَاءِ. قَالَ النَّبِيُّ -صَيَّالَلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-: وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ يَوْمَئِذٍ حَبٌّ، وَلَوْ كَانَ لَهُمْ دَعَا لَهُمْ فِيهِ، قَالَ: فَهُمَا لَا يَخْلُو عَلَيْهِمَا أَحَدٌ بِغَيْرِ مَكَّةَ إِلَّا لَمْ يُوَافِقَاهُ. قَالَ: فَإِذَا جَاءَ زَوْجُكِ فَاقْرَئِي عَلَيْهِ السَّلَامَ، وَمُربِهِ يُثَبِّتُ عَتَبَةَ بَابِهِ، فَلَمَّا جَاءَ إِسْمَاعِيلُ قَالَ: هَلْ أَتَاكُمْ مِنْ أَحَدٍ قَالَتْ: نَعَمْ أَتَانَا شَيْخٌ حَسَنُ الْهَيْئَةِ وَأَثْنَتْ عَلَيْهِ فَسَأَلَنِي عَنْكَ فَأَخْبَرْتُهُ، فَسَأَلَنِي كَيْفَ عَيْشُنَا فَأَخْبَرْتُهُ أَنَّا بِخَيْرٍ قَالَ: فَأَوْصَاكِ بِشَيْءٍ قَالَتْ: نَعَمْ هُوَ يَقْرَأُ عَلَيْكَ السَّلَامَ، وَيَأْمُرُكَ أَنْ تُثَبِّتَ عَتَبَةَ بَابِكَ



وفي الحديث من ملامح النبوة والرسالة والشخصية الدعوية ما ملخصه:

١-التسليم لأمر الله تعالى من إبراهيم -عَلَيُوالسَّلَامُ-، حيث أسكن زوجه وابنه الوحيد مكانا لا حياة فيه، وهو كاره لهذا بلا شك، وقد ورد نص في التوراة السامرية فسره البعض بأنه رجاء ضمني من إبراهيم أن يبقى إسماعيل عنده، والنص هو "فقال إبراهيم لله: يا ليت إسماعيل يحيى في طاعتك"(١)، ومع كرهه فلقد سمع وأطاع، واثقا من أن الله تعالى سيخلفه في ذريته.

٢- دعاء إبراهيم -عَلَيْوالسَّلَامُ- بعد أن واراه الجبل عهما، (رَبَّنَا إِنِي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلَاةَ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ بَوْدٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلَاةَ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَارْزُقُهُمْ مِنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ رَبَّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخْفِي وَمَا نُعْلِنُ وَمَا يَخْفَى عَلَى اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى وَمَا يَخْفَى عَلَى اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ الْحَمْدُ لِلَّهِ اللَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ الْحَمْدُ لِلَّهِ اللَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ فِي الْمُرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ الْحَمْدُ لِلَّهِ اللَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ فِي الْمُرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ الْحَمْدُ لِلَّهِ اللَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ فِي الْمَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ الْحَمْدُ لِلَّهِ اللَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاءِ الْحَمْدُ اللَّه الخارِج السَّمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعَاءِ) (٢) من عمله التكوين يقول: المتكون يقول: المتكول المنابق الله الله الله عمله الله عمله الله عمله عنايته عن أن يكونوا في ظلال نعمته" (٣).

قَالَ: ذَاكِ أَبِي، وَأَنْتِ الْعَتَبَةُ، أَمَرَنِي أَنْ أُمْسِكَكِ، ثُمَّ لَبِثَ عَنْهُمْ مَا شَاءَ اللهُ ثُمَّ جَاءَ بَعْدَ ذَلِكَ وَإِسْمَاعِيلُ يَبْرِي نَبْلًا لَهُ تَحْتَ دَوْحَةٍ، قَرِيبًا مِنْ زَمْزَمَ، فَلَمَّا رَآهُ قَامَ إِلَيْهِ فَصَنَعَا كَمَا يَصْنَعُ الْوَالِدُ وَإِسْمَاعِيلُ إِنَّ اللهَ أَمَرَنِي بِأَمْرٍ قَالَ: فَاصْنَعْ مَا أَمْرَكَ رَبُّكَ، قَالَ: بِالْوَلَدِ وَالْوَلَدُ بِالْوَالِدِ، ثُمَّ قَالَ: يَا إِسْمَاعِيلُ إِنَّ اللهَ أَمَرَنِي بِأَمْرٍ قَالَ: فَاصْنَعْ مَا أَمْرَكَ رَبُّكَ، قَالَ: وَأُعِينُكَ، قَالَ: فَإِنَّ اللهَ أَمْرَنِي أَنْ أَبْنِيَ هَا هُنَا بَيْتًا، وَأَشَارَ إِلَى أَكَمَةٍ مُرْتَفِعةٍ عَلَى مَا حَوْلَهَا وَتُعِينُكِ؟ قَالَ: وَأُعِينُكَ، قَالَ: فَإِنَّ اللهَ أَمْرَنِي أَنْ أَبْنِيَ هَا هُنَا بَيْتًا، وَأَشَارَ إِلَى أَكَمَةٍ مُرْتَفِعةٍ عَلَى مَا حَوْلَهَا وَتُعِينُكَ، قَالَ: وَأُعِينُكَ، قَالَ: فَعِنْدَ ذَلِكَ رَفَعَا الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ، فَجَعَلَ إِسْمَاعِيلُ يَأْتِي بِالْحِجَارَةِ وَإِبْرَاهِيمُ يَبْنِي، حَتَّى إِذَا وَهُو يَبْنِي وَإِسْمَاعِيلُ يُنَاوِلُهُ الْحِجَارَةَ، وَهُمَا الْتَعْرِينُ مَنَا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ وَهُو يَبْنِي وَإِسْمَاعِيلُ يَنْولُهُ الْبَيْتِ وَهُمَا يَتُقِبَلُ مِنَا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ وَهُو يَبْنِي وَإِسْمَاعِيلُ يَنْولُهُ الْبَيْتِ وَهُمَا يَتُولُونُ (رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ الْعَلَى اللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ اللهُ الْعَلِيمُ الْمَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعُلِيمُ اللْعُلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعُمُولُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعُ

<sup>(</sup>١) التوراة السامرية، سفر التكوين: ١٧، ١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم: ٣٧: ٣٩.

<sup>(</sup>٣) لطائف الإشارات للقشيري، ٢٥٨/٢.



٣- استسلام هاجر لأمر الله تعالى، حين علمت أن فعل إبراهيم بأمر الله تعالى، ويقينها
 أن الله لن يضيعهم.

3- إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَامُ- في كل سفراته إلى مكة يتفقد الدين في ذريته، كان أول دعائه أن يقيموا الصلاة، ثم سأل لهم عرضا من الدنيا، وعلله بأن يقيموا شُكره تعالى، وطلب من إسماعيل -عَلَيْهِ السَّلَامُ- أن يغير زوجته القانطة، التي لم ترض بقسمه تعالى، وأن يثبت تلك التي قنعت ورضيت وحمدت نعمة الله عليهم.

وأخيرا يرفع القواعد من البيت بأمر الله تعالى ومساعدة إسماعيل، منيبين مخبتين داعيين الله تعالى: (رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِينُ الْحَكِيمُ)(۱).





# المبحث السادس قصة الذبيح بين سفر التكوين والقرآن الكريم

جاءت قصة الذبيح في سفر التكوين كما يلي: "وحدث بعد هذه الأمور أن الله امتحن إبراهيم، فقال له: يا إبراهيم. فقال: هأنذا، فقال: خذ ابنك وحيدك الذي تُحبه إسحاق، واذهب إلى أرض المُرّبا، وأصَعِده هناك محرقة على أحد الجبال الذي أقول لك، فبكّر إبراهيم صباحا، وشد على حِماره، وأخذ اثنين من غلمانه معه، وإسحاق ابنه، وشقق حطبا لمُحرَقة، وقام وذهب إلى الموضع الذي قال له الله، وفي اليوم الثالث رفع إبراهيم عينيه وأبصر الموضع من بعيد، فقال إبراهيم لغلاميه: اجلسا أنتما ههنا مع الحمار، وأما أنا والغلام فنذهب إلى هناك ونسجد، ثم نرجع إليكما، فأخذ إبراهيم حطب المُحرقة ووضعه على إسحاق ابنه، وأخذ بيده النار والسكين، فذهبا كلاهما معا، وكلم إسحاق إبراهيم أباه، وقال: يا أبي، فقال: هأنذا يا ابني، فقال: هو ذا النار والحطب، ولكن أين الخروف للمُحرَقة؟ فقال إبراهيم: الله يرى له الخروف للمُحرَقة يا ابني. فذهبا كلاهما معا، فلما أتيا إلى الموضع الذي قال له الله، بني هناك إبراهيم المذبح، ورتب الحطب، وربط إسحاق ابنه، ووضعه على المذبح فوق الحطب، ثم مدّ إبراهيم يده وأخذ السكين؛ ليذبح ابنه، فناداه ملاك الرب من السماء، وقال: إبراهيم، إبراهيم، فقال: هأنذا، فقال: لا تمد يدك إلى الغلام، ولا تفعل به شيئا؛ لأني الآن علمتُ أنك خائفٌ الله، فلم تُمسك ابنَك وحيدك عني، فرفع إبراهيم عينيه، وإذا كبش وراءه ممسكا في الغابة بقرنيه، فذهب إبراهيم، وأخذ الكبش، وأصعده مُحرَقة عوضا عن ابنه... ونادي ملاكُ الرب إبراهيم ثانية من السماء: وقال: بذاتي أقسمتُ يقول الربُّ، أني من أجل أنك فعلت هذا الأمر، ولم تُمسك ابنك وحيدك؛ أُباركك مباركة، وأُكثر نسلك تكثيرا كنجوم السماء، وكالرمل الذي على شاطئ البحر، وبرث نسلك باب أعدائه، ويتبارك في نسلك جميع أمم الأرض، من أجل أنك سمعت لقولى"(').

وهذا موقف آخر من المواقف التي تظهر فها ملامح النبوة والرسالة في شخصية إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَامُ-.

<sup>(</sup>١) سفر التكوين: ٢٢: ١: ١٨.

ولكن القوم يأبون إلا مخاصمة العقل والمنطق، حين يُقحمون اسم إسحاق بدلا من إسماعيل -عَلَيْهِ السَّلَامُ -، فكيف يكون إسحاق وحيدا، وإسماعيل يكبره بثلاث عشرة سنة حسب سفر التكوين!

إلى الزَّوْرُ

وقد اعترف سفر التكوين بإسماعيل، وأن الله سيجعله أمة كبيرة، ويُكثّر نسله! فكيف يتجاهل كونه بِكر إبراهيم -عَلَيْ السَّلَامُ-، وأنه وحده — من بين أبنائه- الذي يصلح أن يُشار إليه بأنه وحيد إبراهيم -عَلَيْ السَّلَامُ-؟!

وبينما يخبرنا سفر التكوين أن إبراهيم أخذ ابنه غيلة -دون أن يعرف-، وفرض عليه الحكم بأن يكون محرقة للإله، يخبرنا القرآن الكريم بما يتناسب مع تكريم الله للإنسان، من تخييره، وإعطائه الحرية فيما يخص أفعاله الاختيارية؛ فيختار أن يفعل أو لا يفعل، قال تعالى: (قَالَ يَا بُنَيَّ إِنِّي أَرَى فِي الْمُنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى قَالَ يَا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ) (١)، فإبراهيم -عَلَيْوالسَّلَامُ - عرض الأمر على ابنه أولا، فإن الله لم يُكلف آدم إلا بعد أن اختار لنفسه، ودلهم تعالى على الحق، ومنحهم حرية الاختيار.

وقيل إنما سأله لينتزع منه تفويض الأمر لله، لكمال معرفته بابنه، فعن "نوح بن حبيب قال: سمعت الشَّافِعي يقول كلاماً ما سمعت قط أحسن منه، سمعته يقول: قال إبراهيم خليل الله لولده، وقت ما قص عليه ما رأى: ماذا ترى؛ أي: ماذا تشير به؟ قال ذلك ليستخرج من هذه اللفظة، ذكر التفويض والصبر، والتسليم، والانقياد لأمر الله، لا لمؤامرته له مع أمر الله".

واستقراء القرآن العظيم يدل على أن إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَامُ- بُشر مرتين: بشارة بغلام حليم، وذلك في أعقاب تكسيره الأصنام، ومحاولتهم إحراقه، فهاجر من بلده، وسأل الله الذرية، فرزق الغلام الحليم، الذي يتناسب وصفه بالحلم مع ما ابتُلى به مما لا يتصوره

(١) سورة الصافات: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الإمام الشافعي، محمد بن إدريس بن العباس ١٢٢٥/٣، جمع وتحقيق ودراسة: أحمد الفران، ط١، دار التدمرية: السعودية، ٢٤٢٧هـ، ٢٠٠٦م.



أحد، ولا يقدر عليه إلا مَن اصطفى الله من عباده.

وبشارة بغلام عليم، وذلك عند نزول الملائكة لإهلاك قوم لوط، كما ورد في سورتي هود، والذاريات، ودلالة القرآن الكريم، مع سياق الأحداث المتفق عليه من قصة الخليل -عَيَهِالسَّكَمُ - يؤكد بما لا يدع مجالا للشك، أن البشارة بالغلام العليم لسارة؛ لدلالة القرآن الكريم (وَامْرَأَتُهُ قَائِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِنْ وَرَاءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ قَالَتْ يَا وَيْلَتَا أَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ إِسْحَاقَ مَنْ أَمْرِ اللهِ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ) قَالُوا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللهِ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ) فتأكد يقينا أن البشارة بالغلام الحليم هي الأولى، وهي بإسماعيل -عَيَهِالسَّكَمُ - لاتفاق الهود والنصارى والمسلمين أنه أول ما رُزق الخليل -عَيَهِالسَّكَمُ - من الأولاد، من هاجر عليها السلام.

فالزعم بأن إسحاق -عَلَيْهِ السَّكَمُ- هو الذبيح زعمٌ يخالف المنطق والعقل، ويخالف سفر التكوين ذاته، ولكنه يتوافق تمام مع روح الإقصاء للآخر، وخط العنصرية الواضح لمحرفي سفر التكوين.

وينضاف إلى هذه العنصرية إصرار إبراهيم - حسب سفر التكوين - على ألا يزوج ابنه إسحاق - عَلَيْهِ السَّلَامُ - من بنات الكنعانيين، حتى أخذ العهد على عبده المتولي شؤون بيته أن يعود إلى مدينة ناحور، ليأخذ زوجة لإسحاق من عشيرته هناك.

أما إبراهيم نفسه فيتزوج امرأة ليست من بني أبيه، وهي "قطورة"(١)، وأنجب منها ستة أبناء، كانوا آباء لستة قبائل عربية، وحسب سفر التكوين فإن جميع أبناء إبراهيم ما عدا إسحاق في مرتبة دنيا.

جاء في سفر التكوين: "وأعطى إبراهيم إسحاق كل ما كان له، وأما بنو السراري

<sup>(</sup>۱) سورة هود: ۷۱: ۷۳.

<sup>(</sup>٢) لم يذكر العهد القديم أصلها، وإنما يذكر سفر الأخبار الأول أنها سرية إبراهيم، وقد ولدت لإبراهيم: زمران، ويقشان، ومدان، ومديان، ويشباق، وشوحا، وأصبح هؤلاء آباء لستة قبائل عربية، عاشت في جنوبي وشرقي فلسطين، في شمالي الجزيرة العربية. دائرة المعارف الكتابية، ٢٣٧/٦.

اللواتي كانت لإبراهيم فأعطاهم إبراهيم عطايا، وصرفهم عن إسحاق ابنه شرقا إلى أرض المشرق وهو بعد عي "(١).

اللُّغِهُ اللَّاهِرَ

جاء في تفسير الكتاب المقدس: "ومع أن إبراهيم قد وهب الكثير لأبنائه منها، إلا أن كل ممتلكاته وسلطاته آلت إلى إسحاق بصفته الوريث الوحيد له، لقد ورث إسحاق كل ما كان لأبيه، بما في ذلك بأن يقيم من نسله أمة عظيمة"(٢).

إن تشريع الله تعالى يقوم على العدل، تختلف الشرائع، ولكنها في اختلافها لا تُحابي، أساسها العدل، وميزانها التقوى (أَمْ لَمْ يُنَبَّأُ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَى وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَقَى اللَّا الله وَمَيْنَ وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَى) (1)، فلا يتفاضل الناس بلون، أو دم، أو حال لم يكن لهم فها يدٌ، إنما يؤاخذ الناس بسعيهم وبما كسبت أيديهم.

أما أن يأخذ أحد كل شيء لأنه ابن فلان من فلانة، ويُحرم آخر، لأنه ابن أمة أو جارية، فهذا ما لا يمكن أن يكون معيارا في شريعة من شرائع الله تعالى، إنها شريعة الإقصاء، والعنصرية البغيضة، إنه طَلْعُ التحريف والتزوير، والافتراء على الله تعالى.

# شحٌّ في ملامح النبوة والرسالة وإسراف في التأريخ:

هذا ملمح واضح جدا، يقف عليه المتدبر في سفر التكوين، ففي الإصحاح الثالث والعشرين من سفر التكوين على سبيل المثال- يشير إلى وفاة السيدة سارة عن مائة وسبعة وعشرين عاما، وشراء إبراهيم -عَينَوالسَّلامُ- مغارة يدفنها فها، حيث يطلب المغارة من بني حث، وهم يستجيبون بكرم بالغ لطلبه، وينتهوا إلى شرائها بأربعمائة شاقل فضة، إصحاح كامل، يتحدث عن هذا الأمر، على حين يشح شُحّا واضحا عجيبا، ملفتا للنظر الحديث عن مضمون الدعوة التي جاء بها الخليل -عَينوالسَّلامُ-، وعن ملامحه النبوبة والدعوبة، التي ذكرها القرآن الكربم تماما على الذي هو أحسن.

<sup>(</sup>١) سفر التكوين: ٢٥: ٥، ٦.

<sup>(</sup>٢) التفسير التطبيقي للكتاب المقدس، ٦٦، ٦٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النجم: ٣٦: ٣٩.



# المبحث السابع أهم ما انفردت به نبوة الخليل -عَيَهِ السَّلَامُ-في القرآن الكريم والسنة النبوية

وفيما يلي استعراض لملامح نبوة الخليل -عَلَيْهِ السَّامُ- من القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة، وسأكتفي هنا بالنقاط التي لم تتم الإشارة إليها فيما سبق من البحث، ومن أهمها:

# المطلب الأول مواطن الانفراد في القرآن العظيم

### أولا: مقام الدفاع عن دين الله تعالى(١):

وليس شيء من ذلك في سفر التكوين، ولا قريب منه، وأهم نماذج هذا المقام ما يلي:

## المناظرة بين إبراهيم - عَلَيْهِ ٱلسَّكَمُ - والنمروذ:

قال تعالى: (أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَّ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ أَنْ آتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ وَرَبِّهِ أَنْ آتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ رَبِّيَ الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْيِي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمُشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمُغْرِبِ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ) (٢)، "عن المُشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمُغْرِبِ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ) (٢)، "عن مجاهد قال: (أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَّ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ أَنْ أَتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ)، قال: هو نمروذ بن كنعان "٢٠).

و"هذه الآية أصل في علم الجدل والمناظرة، قال العلماء: لما وصف إبراهيم ربه بما

<sup>(</sup>١) للباحث دراسة بعنوان: الحوار في الإسلام: مقاصده وأسسه وتطبيقاته، منشور بحولية كلية الشريعة والقانون بالقاهرة.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) الصحيح المسبور من التفسير بالمأثور، حكمت بشير، ٣٧٠/١، ط١، دار المآثر: المدينة المنورة، ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م.

هو صفة له من الإحياء والإماتة، لكن له حقيقة ومجاز، وقصد الخليل الحقيقة؛ فزع نمروذ إلى المجاز تمويهاً على قومه، حيث قتل نفساً وأطلق نفساً، فسلم له إبراهيم تسليم الجدل، وانتقل معه من المثال، وجاء بأمر لا مجاز فيه، فبهت وانقطع، ولم يمكنه أن يقول: أنا الآتي بها من المشرق"(۱)، "فأبطل الخليل -عَينهالسَّلَمُ- دليله، وبين كثرة جهله وقلة عقله، وألجمه الحجة وأوضح له طريق المحجة"(۱)

## المناظرةُ بين الخليل - عَلَيْهِ السَّلَامُ - وعبدة الكواكب:

قال تعالى: (وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكَبًا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُّ الْآفِلِينَ فَلَمَّا رَأَى الْقَهْمَرَ بَازِغًا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَئِنْ لَمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَنَّ مِنَ الْقَوْمِ الضَّالِينَ فَلَمَّا الْقَمْرَ بَازِغًا قَالَ هَذَا رَبِّي هَذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَاقَوْمِ إِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ رَأَى الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَذَا رَبِّي هَذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَاقَوْمِ إِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ إِنِي وَجَهْتُ وَجْبِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَحَاجَّهُ قَوْمُهُ إِنِّي وَجَهْتُ وَجْبِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَحَاجَّهُ قَوْمُهُ وَلَا تَحَاجُونِي فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَانِ وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ رَبِّي شَيْئًا وَسِعَ رَبِي كُلُّ شَيْءٍ عِلْمًا أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكُتُمْ وَلَا تَخَافُونَ أَنَكُمْ أَشْرُكُتُمْ بِاللَّهِ مَا لَكُ مُ عُلْمَا أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكُتُمْ وَلَا تَخَافُونَ أَنَكُمْ أَشُرُكُمُ مَ لِللَّهُ مِاللَّهُ مَا أَفَلَا لَكُمْ الْمُونِ وَلِكَ مُ خَجَتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى لَلْمُ لُولَ وَلَمْ فَلَا عَرَبُولَ وَلَكَ مُ خَجَتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى عُلُولَ وَلِي لَكَ حُجَتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى عَلَى مُالْكَ مُ وَلَاكَ حُجَتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى اللّهِ مَا لَي مَانَهُمْ بِطُلُولً إِلَى لَكُ مُ لَكُولُ مَلِي مُ عَلِيمٌ عَلَى اللّهُ عَرَجَاتٍ مَنْ نَصَ مُنْ نَصَاءُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ عَلَى مُ الْمُعُلُولُ وَلَعِلَ لَكَ مُ كَرَجَاتٍ مَنْ فَعُ ذَرَجَاتٍ مَنْ فَلَوْ وَلَعْلَ مَنْ أَلْمُ لَا لَهُ الْمُعْرُقِ مَلَوا وَلَمْ عَلَى مُ الْمُعْرَاقُ وَلَعُلَى اللّهُ الْمُعْمَ الْوَلَالَ عَلَى مَا أَنْ مُ لَوْلَاكَ مُ لَا عَلَى الْمُعَلَى الْمُلْعُلُولُ مَلَى الْمُعْلَى الْمُ الْمُعْلَقُولُ مَا لَكُولُولُ مَلَيْفُ الْمُ

والخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ - "إِنَّما قَالَ: هَذَا ربي استدراجًا للحجَّة عَلَى قومه ليعيب آلهتهم أنّه اليست بشيء، وأن الكوكب والقمر والشمس أكبر منها ولسن بآلهة "(أ): "فأراهم أنه

<sup>(</sup>١) الإكليل في استنباط التنزيل، السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، ص٦١، تحقيق: سيف الدين الكاتب، دط، دار الكتب العلمية: بيروت، ١٩٨١م.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية، ابن كثير، إسماعيل بن عمر بن كثير ٢/١ ٣٤٢، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركى، ط١، دار هجر: القاهرة، ١٩٩٧هـ، ١٩٩٧م.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام ٧٥: ٨٣.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن، الفراء، يحيى بن زياد بن عبد الله، ١/١ ٣٤، تحقيق: أحمد نجاتي وآخرين، ط١، دار المصربة: القاهرة، دت.



معظّم ما عظّموا، وملتمس الهدى من حيث التمسوا. وكلّ من تابعك على هواك وشايعك على أمرك، كنت به أوثق، وإليه أسكن وأركن. فأنسوا واطمأنوا"(١).

### ثانيا: إبراهيم - عَلَيْهِ ٱلسَّكَرُمُ - أمة وحده:

قال تعالى: (إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ شَاكِرًا لِأَنْعُمِهِ اجْتَبَاهُ وَهَدَاهُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ وَآتَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَإِنَّهُ فِي الْأَخِرَةِ لَمِنَ الْأُسْرِكِينَ الْأَخْرَةِ لَمِنَ الْمُشْرِكِينَ)(٢). الصَّالِحِينَ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ)(٢).

و"كَانَ أُمَّةً" أي "إماما يقتدي به الناس"<sup>(٣)</sup>، والأُمّة: "الجامع للخير"<sup>(٤)</sup>، وفسر الإمام الشافعي "أُمّة" بأنه -عَلَيْهِ السَّلَامُ - كان معلما<sup>(٥)</sup>.

وهذا المعنى ليس موجودا أبدا بهذا العمق والوضوح في شخصية الخليل - عَلَيْهِ السَّلَامُ - في سفر التكوين، فلقد كان أمة في البحث عن المال وجمعه!

وأعظم ملامح هذا المعنى ما عبر عنه قوله تعالى: (وَجَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ)<sup>(۲)</sup>، والمعنى: "أن إبراهيم سماكم المسلمين... احتجاجا بقوله تعالى: (رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَةً لَكَ)"(<sup>(۲)</sup>).

<sup>(</sup>۱) تأويل مشكل القرآن، ابن قتيبة، عبد الله بن مسلم ص۲۰۲، تحقيق: إبراهيم شمس الدين، دط، دار الكتب العلمية: بيروت، دت.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: ١٢٠: ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) تأويل مشكل القرآن، ابن قتيبة، عبد الله بن مسلم، ص٢٤٩، تحقيق: إبراهيم شمس الدين، دط، دار الكتب العلمية: بيروت، دت.

<sup>(</sup>٤) الغريبين في القرآن والحديث، الهروي، أحمد بن محمد، ١٠٥/١، ط١، تحقيق: أحمد المزيدي، مكتبة نزار مصطفى الباز: السعودية، ١٤١٩هـ، ١٩٩٩م.

<sup>(</sup>٥) تفسير الإمام الشافعي، ٩٨٠/٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الحج: ٧٨.

<sup>(</sup>٧) النكت والعيون للماوردي، ٤٣/٤.

والأمر الإلهي الصريح الواضح (ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ)، فالله تعالى "قد أمر نبيه محمدا -صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- باتباع ملة إبراهيم -صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- ... وجعل تعالى ذكره إبراهيم إماما لمن بعده "(۱)، فالنبي -صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- والأمة الإسلامية مأمورون بأن يكونوا "على الدين الذي كان عليه إبراهيم، بريئا من الأوثان والأنداد التي يعبدها قومك، كما كان إبراهيم تبرأ منها "(۱)، وتتكرر الإشارة إلى هذا المعنى في كتاب الله تعالى، يقول عز من قائل: (قُلْ إِنَّنِي هَدَانِي رَبِّي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ دِينًا قِيمًا مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ)(۱).

اللُّغِهُ اللَّاهِرَ

#### ثالثا: مقام البلاغ:

وهذا أخص خصائص المرسلين، أن يبلغوا عن الله تعالى، قال تعالى: (الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالَاتِ اللَّهِ وَيَخْشَوْنَهُ وَلَا يَخْشَوْنَ أَحَدًا إِلَّا اللَّهَ وَكَفَى بِاللَّهِ حَسِيبًا) (٤).

"سنة الله في الذين خلوا من قبل محمد من الرسل، الذين يبلغون رسالات الله إلى مَن أرسلوا إليه، ويخافون الله في تركهم تبليغ ذلك إياهم، ولا يخافون أحدا إلا الله، فإنهم إياه يرهبون -إن هم قصروا عن تبليغهم رسالة الله إلى من أرسلوا إليه- يقول لنبيه محمد: فمِن أولئك الرسل -الذين هذه صفتهم- فكن، ولا تخش أحدا إلا الله، فإن الله يمنعك من جميع خلقه، ولا يمنعك أحد من خلقه منه"(٥).

ولقد بلغ الخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ- رسالة ربه، وأدى الأمانة تماما على الذي هو أحسن، وكتاب الله تعالى وسنة نبيه -صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- شهودٌ على ذلك، وفيما يلي إشارة إلى أهم المواقف الدعوية في القرآن الكريم:

<sup>(</sup>١) جامع البيان عن تأويل آي القرآن للطبري، ٢١١/٢.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ٢٤/٣٩٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام: ١٦١.

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب: ٣٩.

<sup>(</sup>٥) جامع البيان عن تأويل آي القرآن للطبري، ١٢٠/١٩.



### موقف بلاغي في سورة مريم (إبراهيم - عَلَيْهِ ٱلسَّكَمُ - يدعو أباه في خاصة نفسه):

لم يذكر سفر التكوين شيئا عن عقيدة أبي إبراهيم، بل ذكر أنهم خرجوا من أور الكلدانيين إلى أرض كنعان، وأنه مات في حاران، ولكن القرآن الكريم يحكي لنا أنا أباه كان يعبد الأصنام، (وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ آزَرَ أَتَتَّخِذُ أَصْنَامًا آلِهَةً إِنِّي أَرَاكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ)(١).

ودار بينه وبين أبيه هذا البلاغ المبين، قال تعالى: (وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِيًّا إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَا أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنْكَ شَيْئًا يَا أَبَتِ إِنِي قَدْ جَاءَنِي مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَّبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَاطًا سَوِيًّا يَا أَبَتِ لَا تَعْبُدِ الشَّيْطَانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيًّا يَا أَبَتِ إِنِّي أَخَافُ أَنْ يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِنَ الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيًّا يَا أَبَتِ إِنِّي أَخَافُ أَنْ يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِنَ الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيًّا قَالَ أَرَاغِبٌ أَنْتَ عَنْ آلِرَقِي يَا إِبْرَاهِيمُ لَئِنْ لَمْ تَنْتَهِ لَأَرْجُمَنَّكَ الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيًّا قَالَ أَرَاغِبٌ أَنْتَ عَنْ آلِرَقِي يَا إِبْرَاهِيمُ لَئِنْ لَمْ تَنْتَهِ لَأَرْجُمَنَّكَ الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيًّا قَالَ أَرَاغِبٌ أَنْتَ عَنْ آلِرَقِي يَا إِبْرَاهِيمُ لَئِنْ لَمْ تَنْتَهِ لَأَرْجُمَنَّكَ اللَّ وَلِيًّا قَالَ سَلَامٌ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًّا وَأَعْتَرِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَأَدْعُو رَبِي عَسَى أَلَّا أَكُونَ بِدُعَاءِ رَبِي شَقِيًّا) (٢).

هذا الاستجداء الضارع، والحنان الشغوف، في مواجهة الصدود والإعراض.

### موقف بلاغي في سورة الشعراء: (إبراهيم - عَلَيْوالسَّكَمُ - يدعو أباه وقومه:

قال تعالى: (وَاتْلُ عَلَيْمُ نَبَأَ إِبْرَاهِيمَ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُّ لَهَا عَاكِفِينَ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ أَوْ يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُونَ قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا آبَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ قَالَ أَفَرَأَيْتُمْ مَا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمُ الْأَقْدَمُونَ فَإِنَّ وَجَدْنَا آبَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ قَالَ أَفَرَأَيْتُمْ مَا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمُ الْأَقْدَمُونَ فَإِنَّ فَإِنَّ مَا كُنْتُمْ عَدُو لِي إِلَّا رَبَّ الْعَالَمِينَ الَّذِي خَلَقَنِي فَهُو يَهْدِينِ وَالَّذِي هُو يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِينِ وَالَّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِينِ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَعْفِرَ لِي خَطِيئَتِي يَوْمَ الدِّينِ مَرْضَتُ فَهُو يَشْفِينِ وَالَّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِينِ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَعْفِرَ لِي خَطِيئَتِي يَوْمَ الدِّينِ مَنْ الضَّالِينَ وَلَا تُحْزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ وَرَبِي فَالَ إِلَا الْمَالِقِينَ وَالَّذِي يَوْمَ لَلا يَنْفَعُ وَيَسْقِينِ وَالْقِيلِ فَلَا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ وَرَبِي عَلْمَ وَاغْفِرْ لِأَبِي إِنَّهُ كَانَ مِنَ الضَّالِينَ وَلَا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ وَرَتَهَ جَنَّةِ النَّعِيمِ وَاغْفِرْ لِأَبِي إِنَّهُ كَانَ مِنَ الضَّالِينَ وَلَا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: ٧٤.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم: ٤١:٨٤.

مَالٌ وَلَا بَنُونَ إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ)(١)

فيهز الخليل -عَلَيْ السَّلَمُ - الفطرة، ويخاطب العقل، ويستجيش المشاعر، في موقف ليس له نظير في سفر التكوين له أو لغيره من أنبياء الله ورسله.

اللَّنْضُ اللَّنْضُ

### موقف دعوي في سورة العنكبوت (إبراهيم - عَلَيْهِ ٱلسَّكَرُمُ - وقومه):

إن اختيار الباري جل وعلا لمواقف البلاغ والدعوة في القرآن الكريم اختيار يقوم على كمال العلم، وكمال الحكمة، فالقرآن العظيم مجمع أصول الهداية من آدم - عَلَيْهِ السَّلَامُ - وإلى محمد -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -، ويبقى نورا وهدى وروحا ومُلهما للدعوة والدعاة إلى ما شاء الله، وهذا الموقف خاصة من أعظم مقامات البلاغ في القرآن العظيم، ويجب أن يظل منهجا وأصلا في الدعوة إلى الله تعالى.

قال تعالى (وَإِبْرَاهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاتَّقُوهُ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْثَانًا وَتَحْلُقُونَ إِفْكًا إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْثَانًا وَتَحْلُقُونَ إِفْكًا إِنَّ اللَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ الرَّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ وَإِنْ تُكَذِّبُوا فَقَدْ كَذَّبَ أُمَمٌ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاعُ الْبُينِينُ أَوْلَمْ يَرَوُا كَيْفَ يَبُدِئُ اللَّهُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ثُمَّ اللَّهُ الْخَلْقُ ثُمَّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ثُمَّ اللَّهُ يُنْفِئُ اللَّهُ يُنْفِئُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ يُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَنْ يَشَاءُ وَلِكَمْ فِي وَلِاللَّهُ عِنْ يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَنْ يَشَاءُ وَلِللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ يُعَذِّبُ مَنْ يُشَاءُ وَيَرْحَمُ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ وَلِي وَلَا اللَّهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ وَلِي وَلَا يَاللَّهُ مِنْ دُونِ اللَّهُ مِنْ دُونِ اللَّهُ مِنْ دُونِ اللَّهُ مِنْ وَلِي وَلَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهُ مِنْ وَلِي وَلَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهُ مِنْ وَلَيْ وَلَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهُ مِنْ وَلَيْ وَلَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهُ مِنْ وَلَيْ وَلَكُ لَا يَامُ لِي وَلَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهُ مِنْ وَاللَّا لَعُمْ يَوْمُ لَلْكُوهُ وَاللَّهُ مِنْ النَّارِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ لَقُومُ مِي عُصْرُونَ وَقَالَ إِنِي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّي إِنَّهُ هُو الْعَزِينُ الْحَكِيمُ وَوَهَمْبُنَا لَهُ إِسْحَاقٍ وَيَعْفُوبَ وَالْمُونَ فَي الْمُونَ فَالُولُوا وَلَيْكُمْ فِي الْمُؤْونِ فَى الْخُرَةِ لِي الْمُؤْونِ فَى الْمُؤْونَ فَى الْمُؤْونِ فَى الْمُؤْونِ فَى الْمُؤْونَ فَى الْمُؤْونَ فَى الْمُؤْونَ مُ مَنْ الْمَالِونَ وَلَا لَكُمْ مِنْ نَاصِمُ الْمُؤْونِ فَلَوا لَوْ وَلَا لَكُمْ مَنْ الْمَالِولُو اللَّهُ الْمُؤْولُولُ مُولُولًا مُولًا لَا ال

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء: ٦٩: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت: ١٦: ٢٧.



#### ومن أهم المسائل التربوية في هذا الموقف البلاغي:

- ١- ربط بين الإيمان بالله وتوحيده، وبين مصالح الناس الدنيوية، وهو بُعد يغيب عن كثير من الدعاة، إذ يحصرون الدعوة في البُعد الغيبي، وكمال الدعوة بالجمع بينهما.
- ٢- تخفيف العبء عن كاهل الدعاة، فهم مسؤولون عن البلاغ، وليس عن إدراك
   النتائج.
- ٣- استفزاز العقل للبحث عن كيف بدأ الله الخلق، ثم كيف يُنشئ النشأة الآخرة،
   وهو أمر غير ممكن إلا بالعلوم الحديثة.
- المصالح الدنيوية هي التي تجمع بين العباد لغير الله، فإذا انقطعت تلك المصالح
   يكفر بعضهم ببعض، ويلعن بعضهم بعضا.

وبخلو سفر التكوين تماما من مثل هذا المضمون الدعوى، والبلاغ المبين.

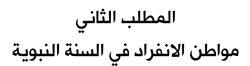
#### رابعا: مقام الولاء والبراء:

قال تعالى: (قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَاءُ مِنْكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَّى تُوْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبُنَا وَإِلَيْكَ الْمُصِيرُ رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ شَيْءٍ رَبَّنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لِلَنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْمُومُ الْاَحْوِرَ وَمَنْ يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللَّه هُو الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ) (١)، فالبراءة من الشرك وأهله، وإعلان العداوة لفاسد العقائد وإعلان الكفر بالطواغيت التي تُعبد من دون الله، وإعلان العداوة لفاسد العقائد والمتصورات منهج الخليل -عَيْمُ السَّلَامُ وقومه، والأمة الإسلامية مخاطبة به في كتاب الله وحده، وهذا البراء الثائر، والغضب الهادر، ينطفئ تماما حين يؤمنوا بالله وحده، تعالى، وهذا البراء الثائر، والغضب الهادر، ينطفئ تماما حين يؤمنوا بالله وحده،

(١) سورة المتحنة: ٤: ٦.

فالغضب لله، والبغض للعقائد الفاسدة، وليس لذوات الأشخاص، إنه مقام المفاصلة بين الحق والباطل في العقائد والشرائع، أما في باب التعامل بين بني آدم؛ فإن دين الله تعالى يضع أرشد القواعد في التعايش بين أبناء آدم.





من أهم المواطن الواردة في السنة المطهرة ما يلي:

#### أولا: الحرص على الدعوة عبر حواجز الزمان والمكان:

في الوقت الذي تكاد تنعدم فيه مواقف الدعوة، وملامح النبوة والرسالة للخليل - عَلَيْهِ السَّكَرُمُ- في سفر التكوين، تبرز بوضوح المواقف الدعوية، وملامح النبوة والرسالة، ليس فقط في زمن الخليل -عَلَيْهِ السَّكَرُمُ-، بل يتعدى شغفه، واضطلاعه بواجبه الدعوي حواجز الزمان، والمكان، ففي السنن "عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ عَلَيْ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ - صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-: "لَقِيتُ إِبْرَاهِيمَ لَيْلَةَ أُسْرِيَ بِي، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، أَقْرِئُ أُمَّتَكَ مِنِي السَّلَامَ، وَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ الْجَنَّةَ طَيِّبَةُ التُّرْبَةِ عَذْبَةُ الْمَاءِ، وَأَنَّهَا قِيعَانٌ، وَأَنَّ غِرَاسَهَا سُبْحَانَ اللهِ، وَاللهُ أَكْبَرُ "(۱).

أفيسوغ في عقل عاقل أن الخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ- الذي ينصح لأمة ولده عبر حواجز الزمان والمكان، تعرى سيرته عن ملامح النبوة والرسالة، وشخصية الدعوة، كما هي في سفر التكوين؟!

لقد ظلموا خليل الله، وبدلوا سيرته، وحصروها في عهود مزعومة مكذوبة، إذ لم يكن اليهود يوما من الأيام، كعدد نجوم السماء، بل هم أقلُّ أمم الأرض عددا، وأذلُها حالا، حتى غرسهم الغرب شوكة -غريبة الدين واللغة والأصل- في ظهر العالم العربي والإسلامي.

كما ظلم العرب خليل الرحمن، وصوروه وهو يستقسم بالأزلام، فقد ذكر الحافظ ابن حجر عن جابر -رَضَّ اللَّهُ عَنهُ- قال: "دخلت مع رسول الله -صَلَّ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ- مكة، وفي البيت أو حول البيت ثلاثمائة وستون صنما، تُعبد من دون الله، فأمر بها رسول الله

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي (الجامع الكبير) الترمذي، محمد بن عيسى بن سَوْرة، أبواب الدعوات عن رسول الله - صَلَّالَلْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -، ٣٨٧/٥، حديث رقم ٣٤٦٢، تحقيق: بشار عواد معروف، دط، دار الغرب الإسلامي: بيروت، ١٩٩٨م.

-صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فأُكِبّت لوجهها، ثم قال: جاء الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقا، ثم دخل رسول الله -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - البيت، فصلى فيه ركعتين، فرأى فيه تمثال إبراهيم، وإسماعيل، وإسحاق، وقد جعلوا في يد إبراهيم الأزلام، يستقسم بها، فقال رسول الله -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: قاتلهم الله، ما كان إبراهيم يستقسم بالأزلام، ثم دعا رسول الله -

كالعة الأزهر

# ثانيا: الشابهة الخُلقية للنبي - صَلَّ لِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بِالخليل - عَلَيْهِ ٱلسَّكَمُ -:

صَلَّالَدُّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بزعفران، فلطَّخه بتلك التماثيل"(١).

في الصحيح "عَنْ مُجَاهِدٍ أَنَّهُ سَمِعَ ابْنَ عَبَّاسٍ -رَضَالِنَهُ عَنْهًا- وَذَكَرُوا لَهُ الدَّجَالَ بَيْنَ عَيْنَيْهِ مَكْتُوبٌ كَافِرٌ أَوْ ك ف ر قَالَ: لَمْ أَسْمَعْهُ وَلَكِنَّهُ قَالَ: أَمَّا إِبْرَاهِيمُ فَانْظُرُوا إِلَى عَيْنِيْهِ مَكْتُوبٌ كَافِرٌ أَوْ ك ف ر قَالَ: لَمْ أَسْمَعْهُ وَلَكِنَّهُ قَالَ: أَمَّا إِبْرَاهِيم -عَلَيْهِ السَّلَمُ -"(") ووردت صَاحِيحِ مسلم رواية شارحة للمعنى، قال -صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-: ورأيت إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَمُ -، فإذا أقرب من رأيت به شها صاحبكم "(أنه ومعلوم أن ذكر صفات الأنبياء والمرسلين لمزيد المحبة والتعلق؛ إذ ليس في مقدور أحد أن يمنح نفسه التخلق بما حباهم الله لمن ومن جمع بين الاتباع ونعمة المشابهة في شيء من صفات النبوة، فذلك من سعادة الحال وعاجل البشرى، وقد كان الصحابة الأجلاء: مصعب بن عمير، وجعفر بن معال طالب -رَضَالَلَهُ عَنْهُ عَنْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَالَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَاللَهُ عَنْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَالْمَلِي عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسُولَ السَعْمِ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسُعَلَمَ عَلَيْهُ وَسُكُمُ عَلَيْهُ وَسُعَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَلِهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

### ثالثًا: نفي شبهة الاستقسام بالأزلام:

ولعل هذا البحث يقوم بشيء في مقام الدفاع عن خليل الرحمن -عَلَيْهِ السَّلَامُ-، فيشير إلى ما جاء -تحريفا- في الكتب السابقة مما يتنافى في مقام النبوة والرسالة والخلة

<sup>(</sup>۱) المطالب العالية بزوائد الثمانية، ٤٦٩/١٧، حديث رقم ٤٣٠٣، تحقيق: سعد الشثري، ط١، دار العاصمة: الرياض، ١٤١٩هـ

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب حديث الأنبياء، باب قوله تعالى: واتخذ الله إبراهيم خليلا، حديث رقم ٣٣٥٥.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط الثجاج في شرح صحيح الإمام مسلم بن الحجاج، الولوي، محمد بن علي بن آدم ٥٧٥/٤ مدا، دار ابن الجوزي: دم، ١٤٣٦هـ، ١٤٣٦هـ

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الإسراء برسول الله -صَأَلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-، حديث رقم ١٦٧.



لخليل الرحمن -عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ-.

ففي الصحيح "عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ -رَضَالِيّهُ عَنْهَا- قَالَ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ -صَالَّلِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ-: لَمَّا قَدِمَ، أَبَى أَنْ يَدْخُلَ الْبَيْتَ وَفِيهِ الْآلِهَةُ، فَأَمَرَ بِهَا فَأُخْرِجَتْ، فَأَخْرَجُوا صُورَةَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ فِي أَيْدِيهِمَا الْأَزْلَامُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ -صَالَّللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ-: قَاتَلَهُمُ الله، أَمَا وَاللهِ قَدْ عَلِمُوا أَنَّهُمَا لَمْ يَسْتَقْسِمَا بِهَا قَطُّ. فَدَخَلَ الْبَيْتَ، فَكَبَّرَ فِي نَوَاحِيهِ وَلَمْ يُصَلِّ فِيهِ" (اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ على الله على اله على الله على الله

و"عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ -رَعِٰ اللَّهُ عَنْهًا-قَالَ: دَخَلَ النَّبِيُّ -صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- الْبَيْتَ وَجَدَ فِيهِ صُورَةَ إِبْرَاهِيمَ وَصُورَةَ مَرْيَمَ فَقَالَ: أَمَا لَهُمْ فَقَدْ سَمِعُوا أَنَّ الْمُلَاثِكَةَ لَا تَدْخُلُ بَيْتًا فِيهِ صُورَةٌ هَذَا إِبْرَاهِيمُ مُصَوَّرٌ فَمَا لَهُ يَسْتَقْسِمُ "(")، قَاتَلَهُمُ الله، مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَسْتَقْسِمُ لِالْأَرْلَامِ، ثُمَّ دَعَا رَسُولُ اللهِ -صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- بِزَعْفَرَانٍ فَلَطَّخَهُ بِتِلْكَ التَّمَاثِيلِ" (عَلَى وَاية إلْأَرْلَام، ثُمَّ دَعَا رَسُولُ اللهِ -صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- بِزَعْفَرَانٍ فَلَطَّخَهُ بِتِلْكَ التَّمَاثِيلِ "(عَلَى وَاية أَنْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- بِزَعْفَرَانٍ فَلَطَّخَهُ بِتِلْكَ التَّمَاثِيلِ الْأَنْ ، وفي رواية أنه -صَالَّللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-: "لمَا رأى الصور في البيت لم يدخل حتى أمر بها فمحيت، ورأى إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام بأيديهما الأزلام، فقال "قاتلهم الله، والله إنْ استقسما بالأزلام قط" (قا وهو "إبعاد منه في حق إبراهيم -عَيْهِ السَّلَامُ- لأنه معصوم منه "(٢).

## رابعا: أول مَن يُكسى يوم القيامة:

في الصحيح "عَنِ النَّبِيِّ -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ - قَالَ: إِنَّكُمْ مَحْشُورُونَ حُفَاةً عُرَاةً غُرْلًا ثُمَّ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب الحج، باب من كبر في نواحي الكعبة، حديث رقم ١٦٠١.

<sup>(</sup>٢) عمدة القاري شرح صحيح البخاري، العيني، محمود بن أحمد بن موسى، ٢٤٧/٩، دط، دار إحياء التراث العربي: بيروت، دت.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب: واتخذ الله إبراهيم خليلا، حديث رقم ٣٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية، ابن حجر، كتاب السير والمغازي، باب غزوة الفتح، حديث رقم ٥١٤٩.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب واتخذ الله إبراهيم خليلا، حديث رقم ٣٣٥٢.

<sup>(</sup>٦) عمدة القارى شرح صحيح البخاري للعيني، ٢٤٤/١٥.

قَرَأَ (كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ حَلْقٍ نُعِيدُهُ وَعْدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعِلِينَ) وَأَوَّلُ مَنْ يُكْسَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِبْرَاهِيمُ وَإِنَّ أَنَاسًا مِنْ أَصِحَابِي يُؤْخَذُ بِهِمْ ذَاتَ الشِّمَالِ فَأَقُولُ: أَصِحَابِي أَصِحَابِي أَعْقَابِهِمْ مُنْذُ فَارَقْتُهُمْ فَأَقُولُ كَمَا قَالَ الْعَبْدُ الصَّالِخُ: فَيَقُولُ: إِنَّهُمْ لَمْ يَزَالُوا مُرْتَدِينَ عَلَى أَعْقَابِهِمْ مُنْذُ فَارَقْتُهُمْ فَأَقُولُ كَمَا قَالَ الْعَبْدُ الصَّالِخُ: (وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَقَيْتَنِي) إِلَى قَوْلِهِ (الْحَكِيمُ)(١)، و"فيه منقبة ظاهره له فضيلة عظيمة وخصوصية"(١)، وهذا واضح في بيان مقامه -عَيَهُ السَّلَامُ-، وتمام كماله، حيث يُكسى قبل نبينا -صَلَّاللَّهُ مُلَيُهُوسَلَّةٍ-، وقد حاول العلماء إيجاد تخريح يُقدمون به نبينا -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِوسَلَّةٍ- في الكسوة (أ)، والنص الذي بين أيدينا حاكم، وواضح في الدلالة، وأولية الكسوة لا تعني التقدم في الفضل على نبينا -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُوسَلَّةٍ-، فلقد صح أن القابض على دينه آخر الزمان له أجر خمسين أنا من الصحابة، وهم بلا ربب أفضل منه أن القابض على دينه آخر الزمان له أجر خمسين أنا من الصحابة، وهم بلا ربب أفضل منه أن

كالعة الأزهر

## خامسا: رعاية خاطر الخليل - عَلَيْهِ السَّلَامُ -:

لقد مرّ معنا من قبل الإشارة إلى دعوة الخليل -عَلَيْوَالسَّلَمُ- لأبيه، وحرصه عليه، ولم يكف عن الاستغفار له إلا بعد استجداء الرحمة لأبيه، حتى مُنع من ربه (وَمَا كَانَ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب "واتخذ الله إبراهيم خليلا"، حديث رقم ٣٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) عمدة القاري شرح صحيح البخاري للعيني، ١٥، ٢٤٢.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري لابن حجر، ٣٨٤/١١.

<sup>(</sup>٤) "...لِلْعَامِلِ فِيهِمْ مِثْلُ أَجْرِ خَمْسِينَ رَجُلًا يَعْمَلُونَ مِثْلُ عَمَلِهِ وَزَادَنِي غَيْرُهُ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَجْرُ خَمْسِينَ مِنْهُمْ، قَالَ: أَجْرُ خَمْسِينَ مِنْكُمْ...". سنن أبي داود، سليمان بن الأشعث، كتاب الملاحم، باب الأمر والنهي، حديث رقم ٤٣٤١، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، محمد كامل قره بللي، ط١، دار الرسالة العالمية: بيروت، ١٤٣٠هـ، ٢٠٠٩م.

<sup>(</sup>٥) في حديث سعيد بن جبير -رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ- "... وأول من يكسى من الجنة يوم القيامة إبراهيم -عَلَيْهِ السَّكَرُمُ-، يُكسى حلة من الجنة، ويؤتى بكرسي فيُطرح له عن يمين العرش، ثم يؤتى بي فأكسى حلة من الجنة، لا يقوم لها البشر، ثم أوتى بكرسي فيطرح لي على ساق العرش"، ف"حلة نبينا -صَالَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ- أعلى وأكمل، فتجبر نفاستها ما فات من الأولية" ينظر: الأسماء والصفات للبهقي، أحمد بن الحسين بن علي، ٢٧٦/٢، حديث رقم ٨٣٩، ط١، مكتبة السوادي: جدة، ١٤١٣ه، ١٩٩٣م. فتح الباري لابن حجر، ٢٧٦/٢،



اسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوٌّ لِلَّهِ تَبَرَّأَ مِنْهُ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَأَوَّاهٌ حَلِيمٌ)(١).

بل يشفع لأبيه يوم القيامة ففي الصحيح عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ -رَصَّوَلِلَهُ عَنَهُ- عَنِ النَّبِيّ - صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- قَالَ: يَلْقَى إِبْرَاهِيمُ أَبَاهُ آزَرَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَعَلَى وَجْهِ آزَرَ قَتَرَةٌ وَغَبَرَةٌ فَيَقُولُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ: أَلَمْ أَقُلُ لَكَ لَا تَعْصِنِي فَيَقُولُ أَبُوهُ: فَالْيَوْمَ لَا أَعْصِيكَ فَيَقُولُ إِبْرَاهِيمُ يَا رَبِّ لَهُ إِبْرَاهِيمُ أَلُمْ أَقُلُ لَكَ لَا تَعْصِنِي فَيَقُولُ أَبُوهُ: فَالْيَوْمَ لَا أَعْصِيكَ فَيَقُولُ إِبْرَاهِيمُ يَا رَبِّ إِنَّكَ وَعَدْتَنِي أَنْ لَا تُعْزِينِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ فَأَيُّ خِزْيٍ أَحْزَى مِنْ أَبِي الْأَبْعَدِ فَيَقُولُ اللهُ تَعَالَى: إِبْرَاهِيمُ مَا تَحْتَ رِجْلَيْكَ فَيَنْظُرُ فَإِذَا هُوَ إِبْرِيخٍ (٢) مُلْتَطِخٍ فَيُؤْخَذُ بِقَوَائِمِهِ فَيُلْقَى فِي النَّارِ" (٣).

فمن جميل لطف الله تعالى بالخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ- أن يمسخ أباه ضبعا يوم القيامة "لتنفر نفس إبراهيم منه، ولئلا يبقى في النار على صورته فيكون فيه غضاضة على إبراهيم "(٤)، فأي رحمة، وأي رعاية، وأي لطف من الله تعالى بخليله -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-!

#### سادسا: إبراهيم - عَلَيْهِ ٱلسَّكَمُ - هو الأمين على الولدان الذين ماتوا على الفطرة:

فقد جاء في الصحيح "...فانْطَلَقْنَا، فَأَتَيْنَا عَلَى رَوْضَةٍ مُعْتَمَّةٍ، فِهَا مِنْ كُلِّ نَوْرِ الرَّبِيعِ، وَإِذَا بَيْنَ ظَهْرَيِ الرَّوْضَةِ رَجُلُ طَوِيلٌ، لَا أَكَادُ أَرَى رَأْسَهُ طُولًا فِي السَّمَاءِ، وَإِذَا حَوْلَ الرَّبِيعِ، وَإِذَا بَيْنَ ظَهْرَيِ الرَّوْضَةِ رَجُلُ طَوِيلٌ، لَا أَكَادُ أَرَى رَأْسَهُ طُولًا فِي السَّمَاءِ، وَإِذَا حَوْلَ الرَّجُلِ مِنْ أَكْثَرِ وِلْدَانٍ رَأَيْثُهُمْ قَطُّ، قَالَ: قُالَت لَهُمَا: مَا هَذَا مَا هَوُلًاءِ؟ قَالَ: قَالَا لِي: انْطَلِقِ الرَّجُلِ مِنْ أَكْثَر وِلْدَانٍ رَأَيْتُهُمْ قَطُّ، قَالَ: قُالَت لَهُمَا: مَا هَذَا مَا هَوُلَاءِ؟ قَالَ: قَالَا لِي النَّلِقِ الرَّوْضَةِ فَإِنَّهُ إِبْرَاهِيمُ -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَيَّ-، وَأَمَّا الْولِلْدَانُ الْطَوِيلُ النَّذِي فِي الرَّوْضَةِ فَإِنَّهُ إِبْرَاهِيمُ -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَيَّ-، وَأَمَّا الْولِلْدَانُ النَّذِي مَنْ الْفِطْرَةِ..." (أُهُ وَقُ اختصاصه -عَيَهِ السَّكَمُ - بصحبة الله تعالى، النه تعالى، النه تعالى، الذين ماتوا على الفطرة، مطابقة لحاله في الدنيا، حيث ظل أمينا على توحيد الله تعالى،

<sup>(</sup>۱) سورة مريم: ٤١: ٨٤.

<sup>(</sup>٢) الذيخ: ذكر الضبع. الغريبين في القرآن والحديث، الهروي، أحمد بن محمد ٦٨٩/٢، تحقيق: أحمد المزيدي، ط١، مكتبة نزار مصطفى الباز: السعودية، ١٤١٩هـ، ١٩٩٩م.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالى: واتخذ الله إبراهيم خليلا، حديث رقم ٣٣٥.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري لابن حجر، ٥٠٠/٨.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، كتاب التعبير، باب تعبير الرؤبا بعد صلاة الصبح، ٧٠٤٧.

دعا إليه، وناظر وحاور في سبيله، وأقام القواعد من بيت الله الحرام، ووالى وعادى عليه، فناسب أن يكون أمينا على هؤلاء.

#### ثامنا: الختان من شريعة الخليل - عَلَيْهِ ٱلسَّاكَمُ -:

لقد ورد ذكر الختان في صورة العهد بين الله وبين إبراهيم ونسله، فالختان علامة في البدن، تُميز نسلا، ولم يُشفع بما يصوره شعيرة من شعائر الله تعالى، وإلى جانب هذا الجفاف التشريعي، فإن السنة تخبرنا أن إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَامُ - اختتن وهو ابن ثمانين سنة، بينما يخبرنا العهد القديم أن ذلك حدث وهو ابن تسع وتسعين سنة.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ -رَضَايِّنَهُ عَنْهُ- قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ -صَاَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ-: اخْتَنَ إِبْرَاهِيمُ - عَيْهِ السَّكَمُ- وَهُوَ ابْنُ ثَمَانِينَ سَنَةً بِالْقَدُومِ" (١).

و"اختلف الرواة في تخفيف دال القدوم وتشديدها، واختلفوا أيضًا في معناها. فالذي عليه أكثر الرواة التخفيف، ويعني به: آلة النَّجَّار، وهو قول أكثر أهل اللغة في آلة النجارة. ورواه بعضهم مشدَّدًا. وفسَّره بعض اللغويين: بأنه موضع معروف بالشام"(٢)، ويؤكد أنه آلة النجار ما جاء في الحديث: "أُمر إبراهيم -عَلَيْهِالسَّلَامُ- فاختتن بقدُوم، فاشتد عليه، فأوحى الله تعالى إليه: عجلت قبل أن نأمرك بآلته قال: يا ربكوهت أن أؤخر أمرك"(٢).

## تاسعا: قتل الوزع نُصرة للخليل - عَلَيْهِ ٱلسَّالَمُ -:

هذا المعنى من أجل المعاني وأوضحها في موقع الخليل -عَلَيْواَلسَّلَامُ- في طريق النبوة والرسالة، ومقامه في الخلق جميعا، نبيا رسولا، وإمام مُتّبعا، وكما نافح عن الدين

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قوله تعالى: واتخذ الله إبراهيم خليلا، حديث رقم ٣٣٥٦.

<sup>(</sup>٢) المُفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم، القرطبي، أحمد بن عمر بن إبراهيم ١٨٢/٦، تحقيق: محيي الدين ميستو وآخرين، ط١، دار ابن كثير: دمشق، بيروت، ١٤١٧هـ، ١٩٩٦م.

<sup>(</sup>٣) المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية، ابن حجر، أحمد بن علي، ٢٤٧/٢، حديث رقم ٧٤، ط١، دار العاصمة: الرباض، ١٤١٩هـ.

والتوحيد، وكان الدين منطلقه في الولاء والبراء؛ فإن رب العالمين يجعل سيرته ميزانا ومعيارا حتى في التعامل مع الحيوانات، ففي الصحيح عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيِّبِ عَنْ أُمِّ شَرِيكٍ - رَضَيَالِيَّهُ عَنْهَا- أَنَّ رَسُولَ اللهِ - صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- أَمَرَ بِ قَتْلِ الْوَزَغِ، وَقَالَ: كَانَ يَنْفُخُ عَلَى إِبْرَاهِيمَ - عَيَهِ السَّلَامُ-"(۱).

وليس المعنى أن هذه العقوبة لجنس الوزغ بسبب فعل واحدٍ<sup>(۲)</sup> من نوعها، بل لأنه "سام أبرص، ومن الحشرات المؤذيات<sup>(۳)</sup> و"خرجت عن خُلق معظم الحشرات ونحوها بزيادة الضرر والأذى<sup>(٤)</sup>، و"وفها ضرر عظيم بالناس في طعامهم وشرابهم، علم ذلك بالتجربة<sup>(٥)</sup>، وإلى جانب هذه الطبيعة الخبيثة فإنه كان ينفخ النار على الخليل - عَلَيْوالسَّلَمُ-.

وليس فيها ذم لذات الوزغ، فهو حيوان تحكمه الغريزة غير مختار، وإنما الذم للطبيعة والضرر، ومن أجلها يتعامل الإنسان معها بهذه الطريقة؛ دفعا لشرها وأذاه عنه، ومثل هذا كل ما ورد من وصف لبعض الحيوانات بالفواسق أو غير ذلك.

وموطن الشاهد هنا، تعليل النبي -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- لقتلها بسبب عداوتها للخليل - عَلَيْهِ السَّلَمُ-، وفي إشارة إلى أن جانب الخليل هو جانب الحق، ومعاداته معاداة للحق، وإذا كان من يرغب عن ملته فقد حقر نفسه، فكيف بمن يُعاديه؟!.

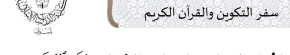
<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قوله تعالى: واتخذ الله إبراهيم خليلا، حديث رقم ٣٣٥٩

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الكوكب الدري على جامع الترمذي، الكنكوهي، ٣٩٠/٢، تحقيق: محمد الكاندهلوي، دط، مطبعة ندوة العلماء: الهند، ١٣٩٥هـ

<sup>(</sup>٣) يُنظر: المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، النووي، يحيى بن شرف، ٢٣٦/١٤، ط٢، دار إحياء التراث العربي: بيروت، ١٣٩٢هـ.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط الثجاج في شرح صحيح الإمام مسلم بن الحجاج، للولوي ٢٦/٤/٥.

<sup>(</sup>٥) لمعات التنقيح في شرح مشكاة المصابيح، الدهلوي، عبد الحق بن سيف الدين بن سعد الله، ١٩٧/٧، تحقيق: تقى الدين الندوى، ط١، دار النوادر: دمشق، ١٤٣٥هـ، ٢٠١٤م.



#### عاشرا: الدعاء بما دعا به الخليل - عَلَيْهِ ٱلسَّكَرُمُ -:

يظهر هذا الملمح في طلب النبي -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- أن تكون المدينة حرما بدعائه، كما كانت مكة حرما بدعاء إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَامُ-.

كالعة الأنع

١- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ -رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُ- أَنَّهُ قَالَ: كَانَ النَّاسُ إِذَا رَأَوْا أَوَّلَ الثَّمَرِ جَاؤُوا بِهِ إِلَى النَّبِيّ -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- قَالَ: اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي ثَمَرِنَا، النَّبِيّ -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- قَالَ: اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي ثَمَرِنَا، النَّهُمَّ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ عَبْدُكَ، وَبَارِكْ لَنَا فِي مُدِينَتِنَا، وَبَارِكْ لَنَا فِي صَاعِنَا، وَبَارِكْ لَنَا فِي مُدِينَةِ بِمِثْلِ مَا وَخَلِيلُكَ، وَإِنِّي عَبْدُكَ، وَإِنَّهُ دَعَاكَ لِمُكَّةَ، وَإِنِّي أَدْعُوكَ لِلْمَدِينَةِ بِمِثْلِ مَا وَخَلِيلُكَ، وَإِنِّي عَبْدُكَ، وَنِيتُكَ، وَإِنَّهُ دَعَاكَ لِمُكَةً، وَإِنِّي أَدْعُوكَ لِلْمَدِينَة بِمِثْلِ مَا دَعَاكَ لِمُكَةً، وَمِثْلِهُ مَعَهُ، قَالَ: ثُمَّ يَدْعُو أَصْغَرَ وَلِيدٍ لَهُ، فَيُعْطِيهِ ذَلِكَ الثَّمَرَ"(١)، فالله دَعَاكَ لِكَمَّة، وَمِثْلِهِ مَعَهُ، قَالَ: ثُمَّ يَدْعُو أَصْغَرَ وَلِيدٍ لَهُ، فَيُعْطِيهِ ذَلِكَ الثَّمَرَ"(١)، فالله تعالى "بارك مكة والمدينة بدعاء خليليه إبراهيم ومحمد عليهما الصلاة والسلام (١)، والنبي -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ - يأتسي بجده وخليل الرحمن -عَيَهِ السَّلَامُ - في الدعاء بتحريم المدينة وتفضيلها على غرار ما جعل لمكة المكرمة.

٢- وعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ -رَضَالِللَّهُ عَنْهُا- قَالَ كَانَ النَّبِيُّ -صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- يُعَوِّذُ الْحَسَنَ وَالْحُسَيْنَ وَيَقُولُ: إِنَّ أَبَاكُمَا كَانَ يُعَوِّذُ بِهَا إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّةِ مِنْ كُلِّ عَيْنٍ لَامَّةٍ" (٣)، فعلى خُطى الخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ-، يُعوذ رسول كُلِّ شَيْطَانٍ وَهَامَّةٍ وَمِنْ كُلِّ عَيْنٍ لَامَّةٍ" ، فعلى خُطى الخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ-، يُعوذ رسول الله -صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- الحسن والحسن بما كان -عَلَيْهِ السَّلَامُ- يعوّذ به إسماعيل وإسحاق.

# حادي عشر: الجمع بين الخليل - عَلَيْهِ السَّلَامُ - وبين رسول الله - صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -:

في الصحيح أَنَّهُمْ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، كَيْفَ نُصَلِّي عَلَيْكَ؟ قَالَ: قُولُوا: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَأَزْوَاجِهِ عَلَى مُحَمَّدٍ وَأَزْوَاجِهِ وَذُرِيَّتِهِ، كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى أَلِ إِبْرَاهِيمَ، وَبَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَأَزْوَاجِهِ وَذُرِيَّتِهِ، كَمَا بَارَكْتَ عَلَى أَلِ إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ"(٤).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، كتاب الحج، باب فضل المدينة، ودعاء النبي -صَأَلْلَةُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- فيها بالبركة، حديث رقم

<sup>(</sup>٢) فقه الإسلام شرح بلوغ المرام، عبد القادر شيبة الحمد، ٤/ ٨٧، ط١، مطابع الرشيد: المدينة المنورة، ١٤٠٢هـ، ١٩٨٢م.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب حدثنا موسى بن إسماعيل، حديث رقم ٣٢٤٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، كتاب الدعوات، باب هل يصلي على غير النبي -صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-، حديث رقم ٦٣٦٠.

ولم يرد مثل ذلك لأحد من أنبياء الله تعالى ورسله، على شريف مقامهم أجمعين من رب العالمين، إلا أن خصوصية ودوام الجمع بين نبي وبين إمام المرسلين - صَلَّالتَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - في شعيرة؛ لم ترد إلا للخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ -.

ومن خلال هذا التتبع لذكر الخليل - عَلَيْهِ السَّلَامُ - في القرآن العظيم والسنة النبوية؛ تظهر ملامح نبوته وإمامته، وليس في شيء منها اهتمام برصيده من الذهب والفضة والمواشي، وإنما الاهتمام برصيده الدعوي، وميراثه الحقيقي، والذي هو ميراث الأنبياء والمرسلين، فإنهم لم يُورثوا دينارا ولا درهما (۱)، وإنما ورثوا العلم، وأشرفه العلم بالله رب العالمين، والدلالة على ما يرضيه، ويقيم الحياة الدنيا على منهاجه، سبحانه وتعالى.



<sup>(</sup>۱) في المسند من حديث قيس بن كثير، قال: قدم رجل من المدينة إلى أبي الدرداء -رَضَّ اللَّهُ عَلَيْهُ- وهو بدمشق، فقال: ما أقدمك أي أخي؟ قال: حديث بلغني أنك تحدث به عن رسول الله -صَلَّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- قال: أما قدمت لتجارة؟ قال: لا. قال: ما قدمت إلا في طلب هذا الحديث؟ قال: نعم، قال: فإني سمعت رسول الله -صَلَّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- يقول: "من سلك طريقا يطلب فيه علما سلك الله به طريقا إلى الجنة، وإن الملائكة لتضع أجنحتها رضا لطالب العلم، وإنه ليستغفر للعالم من في السماوات والأرض، حتى الحيتان في الماء، وفضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب، إن العلماء هم ورثة الأنبياء، لم يورثوا دينارا ولا درهما، وإنما ورثوا العلم، فمن أخذ به أخذ بحظ وافر" مسند أحمد، حديث رقم ٢١٧١٥، وقال محققو المسند: صحيح لغيره، ٢٦/٣٦،



#### الخاتمة

من خلال تلك الدراسة يتبين للقارئ وجاهة الصورة النبوبة والدعوبة للخليل -عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ - في القرآن الكريم والسنة النبوية، مقارنة بنظيرتها في سفر التكوين، حيث يظهر في سفر التكوين مباركا أينما ذهب في جمع المال والثروات، بينما تكاد تغيب ملامح النبوة والرسالة عنه، وما ذُكر منها كان ضعيفا لا يرقى إلى مقام النبوة والرسالة، ولا يُعبر عن حقيقة النبي والرسول، ومقامه عند الله، ومقامه ووظيفته بين الناس.

#### أهم النتائج:

- ١-ظهور الخليل في أحداث العهد القديم ظهور عادى، بينما يظهر في القرآن الكريم ظهورا نبوبا مشرقا، يُتم كلمات الله تعالى، وببني بيت الله تعالى بمعونة إسماعيل -عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ - وبدعو ربه دعاء يظهر قمة التجرد وكمال العبودية لله تعالى، وبظهر ناقلا عهد التوحيد والعمل بمقتضاه لذربته من بعده.
- ٢- عهد الله لإبراهيم حسب الكتاب المقدس وعدُّ بأرض، لم تتحقق لهم على طول التاريخ إلا فترة قصيرة سلبا من أهلها، وغدرا من القوى الكبرى، ووعد بذرية عدد نجوم السماء، لم تكن أبدا هذا العدد في أي من أدوار التاريخ، وأما عهد القرآن الكريم فعهد التوحيد والدعوة، والتمكين في الأرض لمن يحمل المؤهلات، وفقا لسنن الله التي لا تتخلف.
- ٣- قصة نزول إبراهيم -عَلَيْهِ السَّلَامُ حسب سفر التكوين تعريض بنبي الله -عَلَيْهِ السَّلَامُ -، وتشويه لصورته، وكأنه يُتاجر بجمال زوجته، وأما في السنة النبوية تمثل ما يَتصوره العقل، وبُصوّره الشرع لأنبياء الله ورسله من التصرف الحكيم الواعي، مع كمال التعلق والضراعة إلى الله المنجي من السوء وأهله.
- ٤-الجفاف الدعوي وغياب ملامح النبوة والرسالة واضح أشد الوضوح في سفر التكوين، بينما تبرز ملامح النبوة والرسالة، وشخصية الدعوة في كل موطن ذُكر فيها الخليل -عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ-، بل يظهر أمة وحده، وقدوة للإنسانية.



#### أهم التوصيات:

- ١- إفراد المواقف الدعوية للخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ- بدراسات متأنية، يتم من خلالها استنتاج السمات الواجب توافرها في الداعية، وأساليب الدعوة، ووسائلها، ومناهجها، وشخصية الداعية.
- ٢- إفراد مناظرات الخليل -عَلَيْوالسَّلَامُ- مع النمروذ وعباد الكواكب وأبيه وقومه، ومقارنتها بأحدث ما وُضع في فنون الجدل والمناظرة، ففيه خدمة للدعوة، وإبراز لكمال من كمالات النبوة.
- ٣-عقد المقارنات بين العهد القديم والقرآن الكريم؛ لإبراز أوجه الشبه وهي كثيرة جدا- وما يمكن أن ينبني علها من مدّ جسور التعاون البصير. وإبراز أوجه الفرق الناتجة عن التحريف، نصرة لوحي الله تعالى، ودعوة إلى الله تعالى، وإبرازا لتصديق القرآن الكريم لما بين يديه، وهيمنته.
  - ٤-القيام بدراسة حول ظاهرة كلام الله تعالى في الكتاب المقدس.





كالعة الازهر

#### أهم المصادر والمراجع

- ١- إسرائيل حرفت الأناجيل واخترعت أسطورة السامية، اللواء أحمد عبد الوهاب، ط٣، دت، مكتبة وهبة: القاهرة، دت.
- ٢- إعراب القرآن، النحاس، أحمد بن محمد بن إسماعيل، ط١، دار الكتب العلمية: بيروت، ٩٤٢١هـ
- ٣- الإكليل في استنباط التنزيل، السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، تحقيق: سيف الدين الكاتب، دط، دار الكتب العلمية: بيروت، ١٩٨١م.
- ٤- البداية والنهاية، ابن كثير، إسماعيل بن عمر بن كثير، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، ط١، دار هجر: القاهرة، ١٤١٨هـ، ١٩٩٧م.
  - ٥- تاربخ الهود، أحمد عثمان، دط، مكتبة الشروق: القاهرة، دت.
- ٦- تأويل مشكل القرآن، ابن قتيبة، عبد الله بن مسلم، تحقيق: إبراهيم شمس الدين، دط، دار الكتب العلمية: بيروت، دت.
- ٧- التحرير والتنوير (تحرير المعني السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد)، محمد الطاهر بن محمد بن محمد بن الطاهر بن عاشور، دط، الدار التونسية: تونس، ۱۹۸٤م.
- ٨- تفسير الإمام الشافعي، محمد بن إدريس بن العباس، جمع وتحقيق ودراسة: أحمد الفران، ط١، دار التدمرية: السعودية، ١٤٢٧هـ، ٢٠٠٦م.
- ٩- تفسير التستري، سهل بن عبد الله بن يونس، جمع: محمد البلدي، تحقيق: محمد باسل عيون السود، ط١، دار الكتب العلمية: بيروت، ١٤٢٣هـ
- ١٠- التفسير التطبيقي للكتاب المقدس، بروس بارتون وآخرون، دط، شركة ماستر ميديا: المعادي مصر، دت.
- ١١- تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، إسماعيل بن عمر بن كثير، تحقيق: سامي سلامة، ط٢، دار طيبة: السعودية، ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م.
- ١٢- تفسير المنار (تفسير القرآن الحكيم)، محمد رشيد بن على رضا، الهيئة المصربة العامة للكتاب: القاهرة، ١٩٩٠م.



- ١٣- تفسير مجاهد، مجاهد بن جبر، تحقيق: محمد أبو النيل، ط١، دار الفكر الإسلامي الحديثة: مصر، ١٤١٠هـ، ١٩٨٩م.
- ١٤- جامع البيان عن تأويل آي القرآن، الطبري، محمد بن جرير بن يزيد، تحقيق: عبد الله التركي، ط١، دار هجر: القاهرة، ٢٠٠١هـ، ٢٠٠١م.
- 10- الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم، تحقيق: علي ناصر وآخرين، ط٢، دار العاصمة: الرباض، ١٤١٩هـ، ١٩٩٩م.
  - ١٦- دائرة المعارف الكتابية، صموئيل حبيب وآخرون، دط، دار الثقافة: القاهرة، دت.
- ١٧- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، الألوسي، محمود بن عبد الله، تحقيق: على عطية، ط١، دار الكتب العلمية: بيروت، ١٤١٥هـ
- ۱۸- سنن الترمذي (الجامع الكبير) الترمذي، محمد بن عيسى بن سَوْرة، تحقيق: بشار عواد معروف، دط، دار الغرب الإسلامي: بيروت، ۱۹۹۸م.
- 19- شرح صحيح البخاري، ابن بطال، علي بن خلف بن عبد الملك، تحقيق: ياسر إبراهيم، ط٢، مكتبة الرشد: الرياض، ١٤٢٣هـ، ٢٠٠٣م.
- ۲۰- الصحیح المسبور من التفسیر بالمأثور، حکمت بشیر، ط۱، دار المآثر: المدینة المنورة،
   ۱۵۲۰هـ، ۱۹۹۹م.
- ۲۱- الصلاح والفساد، أبو الأعلى المودودي، ترجمة: خليل الحامدي، ط۱، لاهور للطباعة:
   باكستان، ۱۹۷۲م.
  - ٢٢- العهد القديم وعالمه وتحدياته، ط١، دار منهل الحياة: لبنان، ٢٠١٤.
- ٢٣- الغريبين في القرآن والحديث، الهروي، أحمد بن محمد، تحقيق: أحمد المزيدي، ط١، مكتبة نزار مصطفى الباز: السعودية، ١٤١٩هـ، ١٩٩٩م.
- ٢٤- فتح الباري بشرح صحيح البخاري، ابن حجر، أحمد بن علي بن حجر، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، محب الدين الخطيب، عبد العزيز بن باز، دط، دار المعرفة: بيروت، ١٣٧٩هـ
  - ٢٥- قاموس الكتاب المقدس، نخبة من الأساتذة، ص٩، ط١٠، دار الثقافة: القاهرة، ١٩٩٥م.
- ٢٦- الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، الزمخشري، محمود بن عمرو بن أحمد، ط٣، دار الكتاب العربي: بيروت، ١٤٠٧هـ



- ٢٧- لطائف الإشارات، القشيري، عبد الكريم بن هوازن، تحقيق: إبراهيم البسيوني، ط٣، الهيئة المصربة العامة للكتاب: القاهرة، دت.
- ٢٨- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ابن عطية، عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن،
   تحقيق: عبد السلام عبد الشافي، ط١، دار الكتب العلمية: بيروت، ١٤٢٢هـ
- ٢٩- المحكم والمحيط الأعظم، ابن سيده، على بن إسماعيل، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، ط١٠
   دار الكتب العلمية: بيروت، ١٤٢١ه، ٢٠٠٠م.
  - ٣٠- محمد في التوراة والإنجيل والقرآن، دط، دار المنار: القاهرة، ١٤٠٩هـ، ١٩٨٩م.
- ٣١- المحيط في اللغة، إسماعيل بن عباد بن العباس، تحقيق: محمد حسن آل ياسين، ط١، عالم الكتب: بيروت، ١٤١٤هـ، ١٩٩٤م.
- ٣٢- المستدرك على الصحيحين، الحاكم، محمد بن عبد الله بن محمد، تحقيق: مصطفى عطا، ط١، دار الكتب العلمية: بيروت، ١٤١١هـ، ١٩٩٠م.
- ٣٣- مسند أحمد، أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال، تحقيق: شعيب الأرناؤوط وآخرين، ط١، مؤسسة الرسالة: بيروت، ١٤٢١هـ، ٢٠٠١م.
- ٣٤- المطالب العالية بزوائد الثمانية، ابن حجر، أحمد بن محمد بن علي، تحقيق: سعد الشثري، ط١، دار العاصمة: الرباض، ١٤١٩هـ
- ٣٥- معاني القرآن وإعرابه، الزجاج، إبراهيم بن السري بن سهل، تحقيق: عبد الجليل شلبي، ط١، عالم الكتب: بيروت، ١٩٨٨هـ، ١٩٨٨م.
- ٣٦- معاني القرآن، الأخفش، سعيد بن مسعدة، تحقيق: هدى قراعة، ط١، مكتبة الخانجي: القاهرة، ١٤١١هـ، ١٩٩٠م.
- ٣٧- معاني القرآن، الزجاج، إبراهيم بن السري بن سهل، تحقيق: عبد الجليل شلبي، ط١، عالم الكتب: بيروت، ١٩٨٨هـ، ١٩٨٨م.
- ٣٨- معاني القرآن، الفراء، يحيى بن زياد بن عبد الله، تحقيق: أحمد نجاتي وآخرين، ط١، دار المصربة: القاهرة، دت.
  - ٣٩- معجم البلدان، الحموي، ياقوت بن عبد الله الرومي، ط٢، دار صادر: بيروت، ١٩٩٥م.
- ٤٠- مقاييس اللغة، ابن فارس، أحمد بن فارس، تحقيق: عبد السلام هارون، دط، دار الفكر: بيروت، ١٩٧٩هـ، ١٩٧٩م.



- ٤١- المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، النووي، يحيى بن شرف، ط٢، دار إحياء التراث العربي: بيروت، ١٣٩٢هـ
  - ٤٢- الموسوعة العربية العالمية،، ط٢، مؤسسة أعمال الموسوعة: الرياض، ١٤١٩هـ، ١٩٩٩م.
    - ٤٣- النحو الوافي، عباس حسن، ط١٥، دار المعارف: القاهرة، دت.
- ٤٤- النكت والعيون، الماوردي، على بن محمد بن محمد، تحقيق: السيد عبد المقصود، دط، دار الكتب العلمية: بيروت، دت.
- ٤٥- الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، الواحدي، على بن أحمد بن محمد، تحقيق: صفوان داوودي، ط١، دار القلم: دمشق، الدار الشامية: بيروت، ١٤١٥هـ

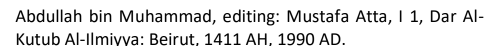


#### Most important sources and references

- 1- Israel Harafat Al-Anajil Wa Ekhtara'at Ostora Samia, Major General Ahmed Abdel Wahhab, 3rd edition, p, Wahba Library: Cairo, d.
- 2- E'rab Al-Qur'an, Al-Nahhas, Ahmed Bin Muhammad Bin Ismail, 1st Edition, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyya: Beirut, 1421 AH.
- 3- Al-Eklil Fi Estinbat Al-Tanzel, Al-Suyuti, Abdul Rahman bin Abi Bakr, editing: Seif Al-Din Al-Katib, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyya: Beirut, 1981 AD.
- 4- Al-Bedaya Wa Al-Nehaya, Ibn Katheer, Ismail bin Omar bin Katheer, editing: Abdullah bin Abdul Mohsen Al-Turki, 1st edition, Dar Hajar: Cairo, 1418 AH, 1997 AD.
- 5- Tariekh Al-Yahoud, Ahmed Othman, d., Al-Shorouk Library: Cairo, d.
- 6- Taawel Moshkel Al-Qur'an, Ibn Qutayba, Abdullah bin Muslim, editing: Ibrahim Shams al-Din, P., Dar al-Kutub al-Ilmiyya: Beirut, ed.
- 7- Al-Tahrir Wa Al-Tanwir (Tahrir Al-Ma'na Al-Sadid Wa Tanwir Al-'Aql Al-Jaded Min Tafser Al-Kitab Al-Majed), Muhammad Al-Taher bin Muhammad bin Muhammad bin Al-Taher bin Ashour, P, Dar Al-Tunisia: Tunis, 1984 AD.
- 8- Tafser Al-Imam Al-Shafi'i, Muhammad bin Idris bin Al-Abbas, collection, editing and study: Ahmed Al-Fran, 1st edition, Dar Al-Tadmuriya: Saudi Arabia, 1427 AH, 2006 AD.
- 9- Tafser Al-Tastari, Sahel bin Abdullah bin Younes, collected by: Muhammad Al-Baladi, editing: Muhammad Basil Oyoun Al-Soud, 1st Edition, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyya: Beirut, 1423 AH.
- 10- Al-Tafser Al-Tatbiqi Lil-Kitab Al-Moqadas, Bruce Barton et al.,D., Master Media Company: Maadi Egypt, Dt.
- 11- Tafser Al-Qur'an Al-'Azem, Ibn Katheer, Ismail bin Omar bin Katheer, editing: Sami Salama, 2nd edition, Dar Taiba: Saudi

- Arabia, 1420 AH, 1999 AD.
- 12- Tafser Al-Manar (Tafser Al-Qur'an Al-Karem), Muhammad Rashid bin Ali Reda, The Egyptian General Book Organization: Cairo, 1990 AD.
- 13- Tafser Mujahid, Mujahid bin Jabr, editing: Muhammad Abu Al-Nile, P 1, Dar Al-Fikr Al-Modernah Al-Islamiah: Egypt, 1410 AH, 1989 AD.
- 14- Jami' Al-Bayan 'An Taawel Ayat Al-Qur'an, al-Tabari, Muhammad bin Jarir bin Yazid, editing: Abdullah al-Turki, 1st edition, Dar Hajar: Cairo, 1422 AH, 2001 AD.
- 15- Al-Jawab Al-Sahih Liman Badal Den Al-Maseh, Ibn Taymiyyah, Ahmed bin Abdul Halim, editing: Ali Nasser and others, 2nd edition, Dar Al-Assimah: Riyadh, 1419 AH, 1999 AD.
- 16- Daairat Al-Ma'arif Al-Kitabya, Samuel Habib and others, D., Dar Al-Thagafa: Cairo, Dt.
- 17- Roh Al-Ma'ani Fi Tafser Al-Qur'an Al-'Azem Wa Al-Saba' Al-Mathani, Al-Alusi, Mahmoud bin Abdullah, editing: Ali Attia, 1st Edition, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyya: Beirut, 1415 AH.
- 18- Sunan Al-Tirmithi (Al-Jami' Al-Kaber) al-Tirmidhi, Muhammad bin Issa bin Surah, editing: Bashar Awad Maarouf, D., Dar al-Gharb al-Islami: Beirut, 1998 AD.
- 19- Sharh Sahih Al-Bukhari, Ibn Battal, Ali bin Khalaf bin Abdul-Malik, editing: Yasser Ibrahim, 2nd edition, Al-Rushd Library: Riyadh, 1423 AH, 2003 AD.
- 20- Al-Sahih Al-Masbur Min Al-Tafser Bil-Maathur, Hikmat Bashir, 1st Edition, Dar Al-Maather: Al-Madinah Al-Munawwarah, 1420 AH, 1999 AD.
- 21- Al-Salah Wa Al-Fasad, Abu Al-Ala Al-Mawdudi, translated by: Khalil Al-Hamidi, 1st edition, Lahore for printing: Pakistan, 1976 AD.

- 22- Al-'Ahd Al-Qadem wa 'Alamuh Wa Tahadiatuh, 1st Edition, Dar Manhal Al-Hayat: Lebanon, 2014.
- 23- Al-Gharibien Fi Al-Qur'an Wa Al-Hadith, Al-Harawi, Ahmed bin Muhammad, editing: Ahmed Al-Mazeedi, 1st edition, Nizar Mustafa Al-Baz Library: Saudi Arabia, 1419 AH, 1999 AD.
- 24- Fath Al-Bari Bi-Sharh Sahih Al-Bukhari, Ibn Hajar, Ahmed bin Ali bin Hajar, editing: Muhammad Fouad Abdul-Baqi, Muhib Al-Din Al-Khatib, Abdul-Aziz bin Baz, Dar Al-Maarifa: Beirut, 1379 AH.
- 25- Qamous Al-Kitab Al-Moqadas, Nukhbah Min Al-Asatitha, p. 9, i10, Dar Al-Thaqafa: Cairo, 1995 AD.
- 26- Al-Kashf 'An Haqaaiq Ghawamid Al-Tanzel, Al-Zamakhshari, Mahmoud bin Amr bin Ahmed, 3rd edition, Dar Al-Kitab Al-Arabi: Beirut, 1407 AH.
- 27- Latif Al-Esharat, Al-Qushayri, Abd al-Karim ibn Hawazen, editing: Ibrahim al-Basiouni, 3rd edition, the Egyptian General Book Organization: Cairo, d.
- 28- Al-Moharir Al-Wajez Fi Tafser Al-Kitab Al-'Aziz, Ibn Attia, Abdul Haq bin Ghalib bin Abdul Rahman, editing: Abdul Salam Abdul Shafi, 1st edition, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyya: Beirut, 1422 AH.
- 29- Al-Mohkam Wa Al-Mohet Al-A'zam, Ibn Saydah, Ali bin Ismail, editing: Abdul Hamid Hindawi, 1st Edition, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyya: Beirut, 1421 AH, 2000 AD.
- 30- Muhammad Fi Al-Torah Wa Al-enjil Wa Al-Qur'an, Dar Al-Manar: Cairo, 1409 AH, 1989 AD.
- 31- Al-Mohet Fi Al-Lughah, Ismail bin Abbad bin Al-Abbas, editing: Muhammad Hassan Al-Yassin, I 1, Alam Al-Kutub: Beirut, 1414 AH, 1994 AD.
- 32- Al-Mustadrak 'Ala Al-Sahihain, Al-Hakim, Muhammad bin



- 33- Musnad Ahmad, Ahmed bin Muhammad bin Hanbal bin Hilal, editing: Shuaib Al-Arnaout and others, 1, edition, Al-Resala Foundation: Beirut, 1421 AH, 2001 AD.
- 34- Al-Matalib Al-'Alia bi-Zawaaid Al-Thamaniya, Ibn Hajar, Ahmed bin Muhammad bin Ali, editing: Saad Al-Shathri, 1st Edition, Dar Al-Assimah: Riyadh, 1419 AH.
- 35- Ma'ani Al-Qur'an Wa E'rabuh, Al-Zajjaj, Ibrahim bin Al-Sirri bin Sahl, editing: Abdul Jalil Shalabi, 1st Edition, World of Books: Beirut, 1408 AH, 1988 AD.
- 36- Ma'ani Al-Qur'an, Al-Akhfash, Saeed bin Masada, editing: Huda Qar'a, 1st Edition, Al-Khanji Library: Cairo, 1411 AH, 1990 AD.
- 37- Ma'ani Al-Qur'an, Al-Zajjaj, Ibrahim bin Al-Sari bin Sahel, editing: Abdul Jalil Shalabi, 1st Edition, Alam Al-Kutub: Beirut, 1408 AH, 1988 AD.
- 38- Ma'ani Al-Qur'an, Al-Fara', Yahya Bin Ziyad Bin Abdullah, editing: Ahmed Najati and others, 1st edition, Dar Al Masrya: Cairo, d.
- 39- Mo'jam Al-Buldan, Al-Hamawi, Yaqout bin Abdullah Al-Roumi, 2nd Edition, Dar Sader: Beirut, 1995 AD.
- 40- Maqaies Al-Lughah, Ibn Faris, Ahmed bin Faris, editing: Abd al-Salam Haroun, D., Dar al-Fikr: Beirut, 1399 AH, 1979 AD.
- 41- Al-Minhaj Sharh Sahih Muslim Bin Al-Hajjaj, Al-Nawawi, Yahya Bin Sharaf, 2nd Edition, Dar Ehyaa Al-Turath Al-Arabi: Beirut, 1392 AH.
- 42- Al-Mawso'a Al-Arabia Al-'Alamya, 2nd Edition, Encyclopedia Business Foundation: Riyadh, 1419 AH, 1999 AD.
- 43- Al-Nahw Al-Wafi, Abbas Hassan, 15th edition, Dar Al Maaref: Cairo, ed.

- 44- Al-Nukat Wa Al-'Oyoun, Al-Mawardi, Ali bin Muhammad bin Muhammad, editing: Mr. Abdel-Maqsoud, D., Dar Al-Kutub Al-Ilmiyya: Beirut, ed.
- 45-Al-Wajeez fi Tafser Al-Kitab Al-'Aziz, Al-Wahidi, Ali bin Ahmed bin Muhammad, editing: Safwan Daoudi, 1st Edition, Dar Al-Qalam: Damascus, Al-Dar Al-Shamiya: Beirut, 1415 AH.





| فحة  | الموضـــوع ال                                                                            |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1190 | لقدمة                                                                                    |
| 17.1 | لبحث الأول: ظهور الخليل -عَلَيْهِٱلسَّلَامُ- وعهد الله له بين سفر التكوين والقرآن الكريم |
| 17.1 | ﻠﻤﻄﻠﺐ الأول: ظهور الخليل -عَلَيْهِ ّالسَّلَامُ - في أحداث سفر التكوين والقرآن الكريم     |
| 17.0 | لطلب الثاني: وعد الله لإبراهيم -عَلَيْهِ ّالسَّلَمُ - بين سفر التكوين والقرآن الكريم     |
| 1717 | لبحث الثاني: نزول إبراهيم -عَلَيْهِ ّالسَّلَامُ أرض مصر بين سفر التكوين والسنة النبوية   |
| 1717 | لطلب الأول: قصة نزول إبراهيم -عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ- أرض مصر في سفر التكوين                |
|      | لطلب الثاني: قصة نزول مصر في السنة                                                       |
| ١٢١٨ | لطلب الثالث: سارة وأبرام وأبيمالك                                                        |
| 1771 | لطلب الرابع: جدب البعد الديني في الرواية التوراتية لقصة الخليل                           |
| 1770 | لبحث الثالث: أهم ما انفرد به سفر التكوين عن القرآن الكريم                                |
| 1770 | لطلب الأول: حرب الملوك وأسر لوط -عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ                                     |
| ١٢٢٧ | لمطلب الثاني: الشكر على نعمة النصر بين سفر التكوين والسنة النبوية:                       |
| ۱۲۳. | لبحث الرابع: وعد الله تعالى لأبرام بالذرية                                               |
| ۱۲۳. | لطلب الأول: أدب الطلب بين سفر التكوين والقرآن الكريم                                     |
| ١٢٣٢ | لطلب الثاني: علامة الوعد الإلهي بالذرية (الطيور الأربعة)                                 |
| 1750 | لطلب الثالث: تحول أبرام إلى إبراهيم وحصر العهد في ذرية إبراهيم من سارة                   |
| 1721 | لبحث الخامس: نزول الله والملائكة عند إهلاك قرى قوم لوط                                   |
| 1721 | لطلب الأول: قصة النزول بين سفر التكوين والقرآن الكريم                                    |
|      | لطلب الثاني: شفاعة إبراهيم -S- في قوم لوط                                                |
| 1727 | لطلب الثالث: إسكان هاجر وإسماعيل عليهما السلام برية فاران                                |
| 1707 | لبحث السادس: قصة الذبيح بين سفر التكوين والقرآن الكريم                                   |
|      | لبحث السابع: أهم ما انفردت به نبوة الخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ- في القرآن الكريم والسنة  |
|      | ښوية                                                                                     |
| 1707 | لطلب الأول: مواطن الانفاد في القرآن العظيم                                               |



## ملامح نبوة الخليل -عَلَيْهِ السَّلَامُ - بين سفر التكوين والقرآن الكريم

| ١٢٦٤  | المطلب الثاني: مواطن الانفراد في السنة النبوية |
|-------|------------------------------------------------|
| ١ ٢٧٣ | الخاتمة                                        |
| 1770  | أهم المصادر والمراجع                           |
|       | ف س الموضوعات                                  |